


 

O Apostolado e as Epístolas de Paulo
 
 

 
 
 

 

 
 

 

 

John Gifford Bellett



 
Título do original em inglês:
Paul's Apostleship and Epistles – J. G. Bellett
Primeira edição em português – janeiro de 2026
 
Originalmente publicado por:
BIBLE TRUTH PUBLISHERS
59 Industrial Road, Addison, IL 60101
Estados Unidos da América
 
Traduzido, publicado e distribuído no Brasil com autorização dos editores da
versão original em língua inglesa por ASSOCIAÇÃO VERDADES VIVAS, uma
associação sem fins lucrativos, cujo objetivo é divulgar o evangelho e a sã
doutrina de nosso Senhor Jesus Cristo.
Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br
 
Abreviaturas utilizadas:
ACF  – João Ferreira de Almeida – Corrigida Fiel – SBTB – 1994
ARC  – João Ferreira de Almeida – Revista e Corrigida – SBB 1995
ARA  – João Ferreira de Almeida – Revista e Atualizada – SBB 1993
TB     – Tradução Brasileira – 1917
AIBB – João Ferreira de Almeida – Imprensa Bíblica Brasileira – 1967
JND  – Tradução Inglesa de John Nelson Darby
KJV   – Tradução Inglesa King James
 
Todas as citações das Escrituras são da versão ACF, a não ser que outra esteja
indicada.
Qualquer sugestão de correção será bem-vinda.

https://bibletruthpublishers.com/john-gifford-bellett-jgb/the-evangelists-meditations-on-the-four-gospels/j-g-bellett/lub6-14985
https://www.verdadesvivas.com.br/
mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br?subject=Revista%20O%20Cristao


O Apostolado e as Epístolas de Paulo
J. G. Bellett

Prefácio
 

Alguns dos textos aqui reunidos apareceram em diversas revistas
e como livretos avulsos há muitos anos. Outros são “anotações”
de leituras bíblicas, feitas por aqueles que as compartilharam e
que foram repassadas para uso neste volume. Foram muito
valorizados e serviram de bênção para os leitores crentes de uma
geração passada, e as verdades neles apresentadas são de valor
permanente para o povo de Deus dos dias atuais. Os tratamentos
dispensacionais de Deus entre os homens, as variadas ações de
Sua mão em meio ao pecado e à miséria humana, o presente
chamado, para fora deste mundo, de um povo para o Seu Filho,
por meio do evangelho pregado entre todas as nações sob o
Espírito Santo enviado do céu, o caráter celestial, a posição, as
possessões e as esperanças da Igreja, sua união com Cristo, a
Cabeça glorificada, e sua separação do mundo, são grandes e
gloriosas revelações aos santos desta dispensação, as quais,
quando recebidas como a própria Palavra de Deus e permitidas
operar eficazmente na alma, formando a mente e governando os
caminhos dos santos, trazem bênçãos sem medida à vida e dão
força e caráter ao testemunho de Deus e de Cristo entre os
homens. É com o sincero desejo de que essas verdades sejam
mais amplamente conhecidas e suas bênçãos mais plenamente
compartilhadas que elas são aqui reproduzidas, tal como fluíram
dos lábios e da pena do falecido servo do Senhor, a quem foi
dada a graça de ministrá-las com tanta simplicidade e doçura.

O Editor



Os Atos dos Apóstolos
 

O livro dos "Atos dos Apóstolos" é, na verdade, o livro dos atos de
Pedro e Paulo, o apóstolo da circuncisão e o apóstolo dos gentios.
Nos eventos registrados na parte que nos apresenta o ministério
de Pedro (isto é, os capítulos 1 a 12), creio que podemos discernir
uma ordem e um significado que nos preparam para os
propósitos futuros do Senhor entre os gentios, por meio do
ministério subsequente de Paulo. Assim, irei mencionar e
interpretar brevemente esses eventos.

Atos 1
Enquanto aguardavam, conforme o mandamento, pelo poder
prometido vindo do alto, os discípulos, sob a liderança de Pedro
(constituído chefe no ministério Judaico, Lucas 22:32; João 21:16),
confiaram ao Senhor a tarefa de preencher o bispado vago de
Judas. Isso era necessário, como observarei mais detalhadamente
adiante, para que a ordem Judaica dos doze apóstolos se
mantivesse plena e completa; e que isso foi feito com o pleno
entendimento da mente de Deus fica evidente pelo fato de o
Senhor parecer assumir imediatamente aquilo que Seus servos
Lhe confiam, pois Ele honra as sortes que foram lançadas (a
forma Judaica de revelar a vontade divina em tais assuntos, 1
Crônicas 24:5; Números 26:55; Josué 19:10), e Matias é contado
entre os onze apóstolos; e o Espírito Santo, no capítulo seguinte,
parece confirmar Matias em seu novo ofício, vindo sobre ele
igualmente, sem qualquer repreensão.

Atos 2-7
Estando assim completado o número, o Espírito Santo é
concedido conforme a promessa; e Pedro, mais uma vez, assume
a liderança e prega Jesus ressuscitado aos Judeus. A inimizade
dos Judeus, porém, se instala e se intensifica ao longo destes
capítulos, aumentando gradualmente, assim como havia



acontecido antes contra o Senhor. Os apóstolos, contudo, como
seu Senhor, prosseguem com seu destemido testemunho; grande
graça está sobre todos – a santa disciplina os mantém puros – e
com grande poder os apóstolos dão testemunho da ressurreição.
Mas, assim como a inimizade agiu contra o Senhor até que o
crucificaram, agora age contra os apóstolos, até que atacam
Estêvão e o apedrejam. E assim como os céus receberam o
Crucificado, também se abrem para o Seu companheiro de
sofrimento e testemunha. E nele a Igreja recebe uma garantia viva
de que a glória celestial era para ela, assim como para o seu
Senhor, pois o mundo agora rejeitava ambos.

Atos 8
Sendo assim, Jerusalém já não podia mais receber a aprovação
de Deus, pois havia declarado plenamente o seu pecado e, por
um tempo, deveria ser lançada fora de Sua vista. Os discípulos,
portanto, são agora dispersos de Jerusalém, e a ordem Judaica é
perturbada: dando-nos este capítulo os atos de alguém que não
havia sido enviado, nem como procedente de Jerusalém, nem
tampouco pelos apóstolos. Filipe sai – e primeiro prega Cristo em
Samaria, e depois é enviado pelo Espírito “para Gaza, que está
deserta”, para trazer de volta ao aprisco uma ovelha perdida que
ainda estava desgarrada ali, mas que era conhecida por Deus
antes da fundação do mundo. Mas logo em seguida, ele é levado
pelo Espírito a Azoto (o lugar próximo ao deserto onde homens e
mulheres podiam ser encontrados), para que pudesse proclamar
ali, e em todos os outros lugares, a graça que diz: “e quem quiser,
tome de graça da água da vida”. Assim, por sua missão a Gaza e,
em seguida, por seu arrebatamento a Azoto, o ministério de Filipe
simboliza a soberania e a universalidade daquela graça que o
Senhor iria proclamar.

Atos 9
Os canais para que a vida e o poder que emanam do Filho de
Deus fluíssem entre os gentios estavam agora plenamente
abertos; pois os Judeus, os samaritanos e os prosélitos haviam



sido chamados. Tudo estava pronto para a colheita das primícias
dos gentios. Mas antes que isso acontecesse, e o juízo presente
sobre Israel fosse assim selado publicamente, o Senhor concede,
na conversão de Saulo de Tarso, um sinal da futura conversão de
Israel (veja 1 Timóteo 1:16) – um exemplo, sem dúvida, daquela
longanimidade que salva todo pecador. Mas Israel é destinado a
se tornar a grande testemunha final dessa longanimidade, e é
principalmente para Israel que este sinal se dirige; e, portanto,
tudo o que acompanha este grande evento é uma prefiguração
das coisas que, mais tarde, marcarão e acompanharão o
arrependimento de Israel. O fato de Saulo olhar para Aquele a
Quem ele traspassara – o fato de ter ficado confinado por três
dias sem ver, sem ter comido nem bebido – a remoção desse
juízo e o seu batismo, tudo isso nos mostra a casa de Davi e os
habitantes de Jerusalém olhando para Aquele a Quem eles
traspassaram e lamentando, cada família à parte, e suas esposas
à parte, e então experimentando as virtudes da fonte purificadora
aberta para o seu pecado e para a sua impureza. Jerusalém será
então a testemunha emblemática da graça soberana, como Saulo
o é agora (Zacarias 12 e 13). E, como prova adicional desse caráter
místico da conversão de Saulo, podemos observar que ele
mesmo nos diz que obteve misericórdia porque agiu por
ignorância e incredulidade; e este é o próprio fundamento da
misericórdia final para Israel; como o Senhor orou por eles: “Pai,
perdoa-lhes, porque não sabem o que fazem” (veja também Atos
3:17).

Atos 10-11
Tendo-lhes sido assim deixada a promessa da futura conversão
de Israel, a proclamação do juízo presente sobre eles é feita pelo
chamado, dentre os gentios, de um povo para Deus. Isso se dá
pelo ministério do apóstolo da circuncisão; e de forma muito
apropriada. Pois ele havia recebido as chaves do reino dos céus e
era também o representante de Jerusalém, “a qual é mãe de
todos nós” (embora infiel e, como tal, afastada por um tempo).
Mas, sendo assim reconhecido o título de Pedro para isso, como



representante de Jerusalém, encontramos uma igreja de gentios
reunida em Antioquia por outras mãos, e Barnabé e Saulo, em vez
de Pedro, chamados para ajudá-la e confortá-la.

Atos 12
E agora o Senhor só precisava, publicamente, rejeitar Jerusalém
por um tempo. Mas, assim como Ele havia prometido a futura
conversão de Israel, Ele agora, a meu ver, promete a eles a sua
futura restauração. Confesso que este capítulo tem grande beleza
e significado, apresentando tanto as tristezas quanto a libertação
do remanescente no último dia, e a completa e devastadora
derrota de seus inimigos. Tiago é morto à espada, pois, dali em
diante, em Jerusalém, a queixa será esta: “Derramaram o sangue
deles como a água ao redor de Jerusalém” (Salmo 79:2-3). Pedro
também, a esperança da circuncisão, é lançado na prisão, e o
inimigo, assim, praticamente prevalece contra o Israel de Deus.

Atos 12 - Promessas da restauração de Israel
Mas o caso dele não deveria ir mais adiante, pois Pedro deveria
aparecer como prisioneiro do Senhor, e não de Herodes. Ele
dorme entre os que o guardavam. Ele jaz ali como “prisioneiro da
esperança”. O inimigo é forte e poderoso, e o remanescente não
tem alívio senão em Deus. Mas isso basta. Eles oram
incessantemente por ele, até que, finalmente, este prisioneiro do
Senhor é libertado da cova, assim como Israel será no último dia
(Zacarias caps. 9, 11 e 12). No início, ele era como alguém que
sonhava, pensando estar tendo uma visão; e assim também os
seus companheiros, dizendo: “É o seu anjo”. Mas assim será Israel
depois. Eles cantarão: “Quando o SENHOR trouxe do cativeiro os
que voltaram a Sião, estávamos como os que sonham”. Mas, no
gozo repentino do coração, eles terão que acrescentar: “Então a
nossa boca se encheu de riso e a nossa língua de cântico”;
como Pedro, voltando a si, diz: “Agora sei verdadeiramente que o
Senhor enviou o Seu anjo, e me livrou da mão de Herodes, e de
tudo o que o povo dos Judeus esperava”.



Tudo isso me parece doce e surpreendentemente significativo.
Mas o sinal não termina aqui. Em trajes reais, Herodes senta-se
em seu trono, tendo julgado conveniente estar profundamente
descontente, como se a vingança lhe pertencesse. Ele faz um
discurso ao povo, e eles o aclamam, dizendo: “É voz de um deus
e não de um homem” (TB). Assim, ele toma para si mesmo a
glória que era de Deus, e imediatamente o anjo do Senhor o feriu,
“e, comido de vermes, expirou” (ARA). Assim também o iníquo se
exaltará acima de todos e se assentará no monte da
congregação, nos lados do norte, dizendo: “serei semelhante ao
Altíssimo”. Ele fará “conforme a sua vontade”; mas chegará ao
seu fim, e ninguém o ajudará. “Assim, ó SENHOR, pereçam todos
os teus inimigos! Porém os que te amam sejam como o Sol
quando sai na sua força”.

Assim, a misericórdia final é prometida a Israel. Sob esses sinais
de sua conversão e restauração, e da derrota de seus inimigos,
eles agora se encontram prisioneiros da esperança. O próprio
Senhor lhes dá um sinal e, em seguida, esconde deles o Seu
rosto; segue o Seu caminho por um tempo e deixa o Seu
santuário. Tudo isso nos prepara para um ministério além das
fronteiras de Israel; e, consequentemente, na abertura do próximo
capítulo, encontramos a Palavra enviada aos gentios, Jerusalém
como fonte de graça e ministério é esquecida, e os nomes de
Judeu e gentio são deixados sem distinção.
Julgo ser assim o curso e o significado dos eventos que
ocorreram durante o ministério da circuncisão, sob a liderança de
Pedro, conforme registrados nestes capítulos.1 Qual era a
natureza do próprio ministério? Quais eram as esperanças que ele
transmitia a Israel? E qual era o chamado que ele fazia a Israel?
Descobriremos, em resposta a essas perguntas, que os apóstolos
falaram das próprias esperanças nacionais de Israel, chamando-os
ao arrependimento para que pudessem alcançá-las e serem
abençoados na Terra. Eles declaram o pecado de Israel ao
crucificar o Príncipe da Vida; a aceitação de Deus desse



Crucificado e, mediante o arrependimento, a remissão dos
pecados de Israel e o cumprimento de suas esperanças.

Atos 2-3 - Um testemunho para Israel
Assim, no sermão de Pedro no segundo capítulo, seu testemunho
a Israel foi este: que a ressurreição assegurou as promessas feitas
ao trono de Davi; que a ascensão era a fonte do Espírito Santo
concedido; que Jesus permaneceria no lugar ascendido até que
Seus inimigos fossem feitos escabelo dos Seus pés; e sobre tudo
isso ele chama Israel ao arrependimento. Mas ele nada diz sobre a
Igreja ascender após a sua Cabeça e a consequente glória
celestial dela. Portanto, no terceiro capítulo (depois que ele e João
reconheceram a casa de Deus em Jerusalém), em sua pregação,
Pedro chama Israel ao arrependimento para que viessem “os
tempos do refrigério pela presença do Senhor”, quando Jesus
retornaria a eles e todas as coisas prometidas por Moisés e pelos
profetas se cumpririam. Mas tudo isso, da mesma forma, era um
testemunho das esperanças de Israel e da Terra, e não um
testemunho da glória celestial. Era uma publicação dos atos e
promessas do Deus de Abraão, Isaque e Jacó aos filhos dos
profetas e aos filhos da aliança. Assim, no capítulo 5, encontramos
isto: “a este elevou Deus com a Sua destra a Príncipe e Salvador,
para dar arrependimento a Israel e remissão de pecados” (TB) –
palavras que demonstram, de modo muito claro, o valor que o
Espírito Santo, em Pedro, atribuiu à ressurreição do Senhor,
aplicando-a exclusivamente a Israel como nação de Deus.
E como fruto próprio desta pregação e destas esperanças,
encontramos na conduta e prática dos santos o seguinte:
demonstram uma bela ordem e graça na administração de suas
possessões terrenais; alcançavam favor de todo o povo, como
Jesus o teve em Sua infância em Nazaré; eles perseveram
diariamente no templo, como se não soubessem quão breve o
Senhor poderia retornar ao templo; e curam todas as doenças
entre o povo, como o Senhor fizera quando caminhava pelas
cidades e aldeias da Judeia. Mas além de tudo isso, por mais



perfeito que tudo isso fosse a seu tempo, ainda havia algo a mais.
A Igreja ainda precisava assumir com Jesus seu caráter de
rejeitada pela Terra e daquela que rejeita a Terra. A cidadania
celestial, a morte quanto à Terra e a vida escondida com Cristo
em Deus; o olhar voltado para as coisas que estão dentro do véu,
seguindo após o glorioso Precursor, eram ainda coisas grandes e
novas a serem tiradas do tesouro. Nem o testemunho de Pedro,
nem a conduta da Igreja, eram tais que as manifestassem. A glória
dentro do véu começa a transparecer quando o rosto de Estêvão
resplandece como o de um anjo. E isso também foi belo a seu
tempo, pois Estêvão logo se tornaria a primeira testemunha do
chamado celestial. O martírio era o fundamento necessário para a
plena manifestação desse chamado. Os apóstolos podem ter
sofrido afronta, açoites e prisões, mas ainda havia espaço para o
arrependimento de Israel, assim como houve durante o ministério
do Senhor (embora Ele, da mesma forma, tenha sofrido afronta e
rejeição), até Sua última visita a Jerusalém. A cruz, porém, havia
fechado a Terra para o Senhor; e o martírio de Estêvão agora
fecha a Terra para a Igreja; e uma terrível separação, por um
tempo, se estabeleceu entre todos os que pertencem ao Senhor
e este presente mundo (século) mau.

Assim, até essa morte deste santo após a ressurreição, não havia
chegado o tempo para a revelação disso (a vocação celestial da
Igreja) do tesouro dos conselhos divinos. Figuras e outras
indicações a respeito disso já existiam desde o princípio. Nosso
Senhor havia dado a visão disso no monte santo, mas era obscura
aos olhos até mesmo dos apóstolos. Ele aludiu às “coisas
celestiais” das quais somente o Filho do Homem poderia falar
(João 3:12), mas elas não foram percebidas. O “um pouco de
tempo” até Sua ida para habitar com o Pai era tão estranho aos
discípulos quanto era aos Judeus. Seu ministério acerca dessas
coisas era para eles parábolas (João 16:25). E assim, nem mesmo
a ascensão do Senhor, por si só, era fundamento suficiente para a
manifestação dessa glória. Pois ela era necessária para que o
Senhor formasse a Igreja Judaica, para uma cidadania piedosa na



Terra, sendo o Espírito Santo recebido por meio da ascensão,
“para os rebeldes”, isto é, para Israel, “para que o SENHOR Deus
habitasse entre eles” – habitasse entre eles aqui. Mas, com o
martírio de um crente no Senhor assim ressuscitado e ascendido,
chegara plenamente o tempo da manifestação do chamado
celestial, da revelação deste mistério: que Cristo teria um corpo
que compartilharia com Ele em glória nas alturas para a qual Ele
próprio ascendeu, cuja cidadania não seria em Jerusalém, mas no
céu.

Na “regeneração”, como diz o Senhor, isto é, no vindouro reino do
Filho do Homem, haverá novamente um povo que encontrará o
seu devido lugar na Terra – o Israel de Deus. E então os doze
apóstolos se manifestarão em conexão com as doze tribos, e os
santos com o mundo (veja Mt 19:28; 1 Co 6:2-3). Tudo isso será a
glória e o gozo daquele tempo feliz, e o mais belo e perfeito em
sua estação. O Filho do Homem assentado em Seu trono de glória
– os apóstolos julgando as doze tribos – e os santos julgando o
mundo. Os servos então participarão do reino do seu Senhor,
tendo autoridade com Ele e sob Ele sobre as cidades do Seu
domínio. Mas esse tempo está agora adiado, pois a Terra o
rejeitou. Israel expulsou o herdeiro da vinha e matou os que lhe
foram enviados (1 Ts 2:16). Outro testemunho agora estava prestes
a ser proferido, um testemunho da perda das esperanças de
Israel e da Terra no presente, e do chamado de um povo eleito da
Terra para o céu. E Saulo, o perseguidor, isto é, Paulo, o apóstolo,
foi designado como seu portador especial.

Atos 9 – A conversão de Paulo
E quão rica foi a graça demonstrada pelo Senhor ao escolher
Saulo para ser o vaso desse tesouro celestial! Naquele exato
momento, ele estava em plena inimizade contra Deus e Seu
Ungido. Aos seus pés, as testemunhas, cujas mãos haviam sido as
primeiras contra Estêvão, depuseram suas capas. Mas este é o
homem que seria feito o vaso escolhido de Deus; e tal é o
caminho do Senhor em abundante misericórdia. Antes disso, a



mais completa inimizade do homem havia sido enfrentada pelo
mais completo amor de Deus; pois a cruz era, naquele mesmo
instante, o testemunho de ambos, assim como a pessoa de Saulo
é agora. “A lança do soldado”, como alguém já observou, “fez sair o
sangue e a água – o pecado fez sair a graça”. E agora, como
podemos dizer, a jornada de Saulo para Damasco foi a lança
perfurando pela segunda vez o lado de Cristo; pois ele agora
caminhava com a missão de matar o rebanho de Deus. Mas foi
nessa jornada que a luz vinda do céu o deteve. Assim, o sangue
de Jesus encontrou novamente a lança cruel do soldado, e Saulo
é um exemplo de toda a Sua longanimidade.

A graça soberana que salva a Igreja foi assim manifestada em
Saulo. Mas a glória celestial que está reservada à Igreja também
lhe foi revelada, pois ele vê Jesus nela. E por meio dessas coisas,
seu futuro ministério é formado.

Marcos 16:15 – Novos ministérios são chamados à
luz
E aqui posso observar, em relação a isso, que nos momentos de
convocação de novos ministérios, geralmente houve
manifestações características de Cristo. Assim, quando Moisés foi
chamado em Horebe, ele viu uma sarça ardente, mas que não se
consumia, do meio da qual Jeová lhe falou. E o ministério que ele
então recebeu foi, de acordo com essa visão, ir e libertar Israel da
aflição do Egito, em meio à qual Deus estivera com eles,
preservando-os apesar de tudo. Quando ele e o povo estavam
depois sob o Sinai, o monte estava completamente envolto em
fumaça, de modo que até mesmo Moisés ficou todo assombrado,
e  tremendo. Mas tudo isso aconteceu porque estava prestes a
surgir dali aquela lei que o pobre homem caído jamais poderá
cumprir e que, portanto, é apenas o ministério da morte e da
condenação para ele, ainda que fosse alguém como o próprio
Moisés. Quando Moisés se aproximou de Deus, interpondo-se
entre Ele e o povo, ele recebeu (de acordo com a posição de
mediador que ocupava) sua comissão de entregar, como



mediador nacional, as leis e os decretos do Rei. Mas quando,
finalmente, ele sobe ao topo do monte, muito além da região do
fogo terrível e do lugar intermediário que ocupava como
mediador da nação, onde tudo era calmo e a presença do Senhor
o envolvia, ele recebe os sinais da graça, as figuras de Cristo, o
Salvador e Sacerdote, e dali é designado para ministrar a Israel,
“as sombras dos bens vindouros”. Em tudo isso, vemos muito do
que era expressivo do ministério que estava prestes a ser
designado.

Então, posteriormente, embora de forma mais limitada, quando
Josué estava prestes a receber a missão de cercar Jericó com
homens de guerra, o Senhor lhe aparece como um Guerreiro com
uma espada desembainhada na mão.
Quando Isaías foi chamado para ir como profeta de julgamento
contra Israel, o Senhor foi visto em Seu templo com tamanha
majestade terrível, que até os batentes da porta se moveram à
Sua voz, e a casa se encheu de fumaça (Isaías 6).

Quando nosso Senhor estava na terra de Israel como Ministro da
circuncisão, de acordo com esse lugar e caráter, Ele designou
doze para irem às ovelhas perdidas da casa de Israel. Mas, após a
ressurreição, quando Ele Se estabeleceu na Terra com um caráter
maior, sendo então Seu todo o poder no céu e na Terra, Ele
comissionou Seus apóstolos da seguinte forma: “Ide por todo o
mundo, pregai o evangelho a toda criatura”. E assim agora,
ascendido ao céu, e tendo recebido a Igreja para Si, Ele aparece a
Saulo desde essa glória; e nele designa um ministério formado
segundo o princípio dessa manifestação. O céu foi o berço do
apostolado de Paulo; e, de acordo com isso, ele foi enviado para
chamar para fora e elevar acima um povo da Terra para o céu.

Assim, a partir do lugar de onde partiu seu chamado para o ofício,
nós, desde o princípio, poderíamos estar preparados para algo
novo e celestial. Mas seu apostolado veio fora de tempo, bem
como fora de lugar (1 Coríntios 15:8). Não só não veio de
Jerusalém, como surgiu depois que o apostolado ali já havia sido



aperfeiçoado. O bispado perdido por Judas foi preenchido por
Matias, e assim o corpo dos doze, conforme ordenado pelo
Senhor no princípio, estava novamente completo; e o apostolado
de Paulo é, portanto, algo que nasceu “fora de tempo” (ARA).

Mas, embora neste aspecto fosse “fora de tempo”, não o era em
todos os outros aspectos. Os tempos e as estações que o Senhor
escolheu para a revelação dos Seus desígnios são, sem dúvida,
todos apropriados e corretamente ordenados; e tendo “a mente
de Cristo” (a herança presente, pela graça, de todo homem
espiritual), podemos procurar conhecer isso, lembrando-nos,
antes de tudo, de a Quem pertencem os conselhos que estamos
perscrutando e de como nos convém andar diante d’Ele com os
pés descalços. Que Ele nos guarde, irmãos, trilhando assim o Seu
caminho, e que a pressa dos inquisidores jamais nos afaste do
lugar e da atitude de adoradores. Lembremo-nos de que é no
Seu templo que devemos inquirir (Salmo 27:4).

Estágios sucessivos no Apocalipse
Assim como naquela época, para estes tempos e estações,
observo que nosso Senhor marca estágios sucessivos no
procedimento divino com Israel, quando Ele diz: “A lei e os
profetas duraram até João”. Aqui Ele destaca três ministérios: a lei,
os profetas e João. Mas estes se estenderam apenas até o próprio
ministério de nosso Senhor e, portanto, agora, no avanço
subsequente dos conselhos divinos, podemos acrescentar outros
a estes.

A lei – Esta dispensação colocou Israel sob uma aliança que
exigia obediência como condição para que permanecessem na
terra e nas bênçãos que Jeová lhes havia concedido. Mas
sabemos que eles a quebraram.

Os profetas – Após surgirem ofensas e transgressões, profetas
foram levantados; entre outros serviços, para advertir e encorajar
Israel a retornar Àquele de Quem eles e seus pais haviam se
revoltado, para que pudessem recuperar seu lugar e bênção sob



a aliança. Mas Israel, como sabemos, rejeitou suas palavras,
apedrejando alguns e matando outros.

João Batista é então levantado, não apenas como um dos
profetas, para chamar Israel de volta à antiga aliança e à
obediência que ela exigia, mas para ser o arauto de um reino que
estava às portas, o precursor d’Aquele que viria com a bênção
segura de Sua própria presença. Ele convocou o povo a estar
preparado para o Messias. Mas eles decapitaram João.
O Senhor – Assim apresentado por João a Israel, o Senhor vem a
público e, em consequência disso, oferece o reino em Sua própria
Pessoa, e Israel é convocado a reconhecê-Lo e adorá-Lo. Mas
sabemos que o Herdeiro da vinha foi rejeitado pelos lavradores.
“Os seus não O receberam”. Os construtores rejeitaram a Pedra.
Crucificaram o Príncipe da Vida; mas Deus O ressuscitou dos
mortos e O fez assentar à Sua destra nos lugares celestiais.

Os doze apóstolos – Eles acompanharam nosso Senhor durante
todo o tempo em que Ele esteve entre eles, desde o batismo de
João até o dia em que foi elevado ao céu, e agora foram
chamados (sendo revestidos do Espírito Santo) para serem
testemunhas da ressurreição a Israel. E essas testemunhas dizem
a Israel que os tempos de refrigério, os tempos de cumprimento
de todas as boas promessas feitas a eles, aguardavam apenas o
seu arrependimento; pois Jesus agora fora exaltado como
Príncipe e Salvador para eles. E agora chegara a provação final de
Israel. O que mais poderia ser feito além do que já havia sido
feito? A transgressão contra o Filho do Homem havia sido
perdoada, pelo menos, e o caminho de escape do julgamento
que ela acarretara havia agora sido aberto a Israel pelo
testemunho do Espírito Santo nos apóstolos; mas o que poderia
trazer alívio, se esse testemunho fosse agora desprezado? (veja
Mateus 12:32.) Mas o Espírito Santo é resistido, o testemunho dos
doze é desprezado pelo martírio de Estêvão, e os tratamentos do
Senhor com Israel e a Terra são, portanto, necessariamente
interrompidos por um tempo.



O apostolado de Paulo
O apóstolo dos gentios então surge, repleto de mais tesouros da
sabedoria divina, revelando propósitos que até então (enquanto
Deus tratava com Israel e a Terra) estavam ocultos em Deus. Ele
apresenta este testemunho: que Cristo e a Igreja são um; que o
céu era a herança comum de ambos, e o evangelho que lhe foi
confiado era o evangelho, como ele mesmo expressa, de “Cristo
em vós (nós), esperança da glória”. Este evangelho ele agora
tinha que pregar entre os gentios (Gálatas 1:16; Colossenses 1:28).

Assim, somos capacitados a ver a plenitude dos tempos em que
os mistérios de Deus foram revelados. Sabemos que assim deve
ser, pois Deus é Deus. Mas, por meio de Sua abundante sabedoria
e prudência para conosco, Ele nos dá a graça de vislumbrar algo
disso, para que possamos adorá-Lo, amá-Lo e ansiar pelo dia em
que O veremos face a face e O conheceremos como somos
conhecidos. Pois todos os Seus caminhos são formosos a seu
tempo. Israel era o povo terrenal favorecido, e cabia a eles provar
se a fonte seria aberta em Jerusalém, de onde regaria a Terra. Mas
essa dívida de Israel já havia sido paga pelo ministério do Senhor,
selada pelo ministério dos doze; e o discurso de Estêvão no
capítulo 7 de Atos é a convicção de Deus quanto à rejeição de
Israel, de todos os caminhos que o Seu amor havia trilhado com
eles. Eles silenciaram a voz já falada por Deus por meio de José,
como Ele os acusa ali; rejeitaram Moisés, o libertador;
perseguiram os profetas; mataram João e outros, que haviam
anunciado anteriormente a vinda do Justo; foram os traidores e
homicidas do próprio Justo; e, finalmente, resistiram até o fim ao
Espírito Santo em Sua Pessoa, como sempre haviam feito. O
Senhor, portanto, só precisou abandonar Seu santuário, e com ele
a Terra, e o mártir vê o Senhor no céu sob uma forma que deixa
claro que os santos agora teriam sua cidadania celestial e sua
morada na glória lá, e não na Terra.
O martírio de Estêvão foi, portanto, uma crise ou um tempo de
julgamento, o último para Israel; e, por isso, uma nova testemunha



de Deus foi chamada. Já haviam existido tempos semelhantes na
história de Israel. Siló havia sido o cenário da primeira crise. A arca
que ali se encontrava foi levada para a terra do inimigo – o
sacerdote e seus filhos morreram ingloriamente; Icabô era caráter
central do sistema de então, e Samuel foi chamado como a nova
testemunha de Jeová – o auxílio de Israel, aquele que ergueu a
pedra Ebenézer. Jerusalém foi, posteriormente, o cenário de outra
crise. A casa de Davi havia enchido a medida de seu pecado; o rei
e o povo, com todos os seus tesouros, foram levados para a
Babilônia, e a cidade foi reduzida a escombros, e Jesus (pois o
intervalo até esse propósito não precisa ser estimado) foi
chamado, a nova Testemunha de Deus – a misericórdia e a
esperança seguras de Israel. Mas Ele foi rejeitado e, em
julgamento, Ele voltou Suas costas para Jerusalém, dizendo: “Eis
que a vossa casa vai ficar-vos deserta”. Essa foi também uma
época de julgamento – o julgamento de Israel pela rejeição do
Filho do Homem; e então surge outra testemunha – os doze
apóstolos, que testificam, como tenho observado, no Espírito
Santo, a respeito da ressurreição do Senhor rejeitado, e que o
arrependimento e a remissão dos pecados foram providenciados
n’Ele para Israel. Mas eles também são rejeitados e expulsos.
Então vem a crise final – Estêvão é o representante deles, e ele
convence Israel da plena resistência ao Espírito Santo; e então
surge uma nova testemunha celestial. Tal testemunha é a Igreja, e
da Igreja, e do chamado e glória especiais da Igreja, Paulo é
tornado o ministro, em um sentido eminente.

O Filho Revelado nos Santos
“aprouve a Deus... revelar Seu Filho em mim”, diz ele. Este é o
fundamento da dignidade especial da Igreja e do evangelho que
Paulo pregou. Não era o evangelho do Messias, a Esperança de
Israel, nem o evangelho d’Aquele que havia sido crucificado,
agora exaltado a “Príncipe e Salvador, para dar a Israel o
arrependimento e a remissão dos pecados”; mas era o
evangelho do Filho de Deus revelado nele.



O Filho já havia sido revelado aos discípulos pelo Pai (Mateus
16:17); mas agora Ele Se revela em Paulo. Ele tinha o Espírito de
adoção. O Espírito Santo nele era o Espírito do Filho. E ungido
com este óleo de alegria, ele tinha que sair e espalhar o cheiro
dele por toda parte. E sobre o Filho assim revelado interiormente,
depende tudo o que é peculiar, como observei, à vocação e à
glória da Igreja. Assim lemos: “O mesmo Espírito testifica com o
nosso espírito que somos filhos de Deus. E, se nós somos filhos,
somos logo herdeiros também, herdeiros de Deus, e coerdeiros
de Cristo: se é certo que com Ele padecemos, para que
também com Ele sejamos glorificados” (Romanos 8:16-17). E
novamente, lemos: “E nos predestinou para filhos de adoção por
Jesus Cristo”, isto é, como Paulo aqui fala de si mesmo, para
termos o Filho revelado em nós. E sendo esta a condição
predestinada da Igreja, surgem, como consequência disso, todas
as santas prerrogativas da Igreja: a aceitação no Amado, com o
perdão dos pecados por meio do Seu sangue; a entrada nos
tesouros da sabedoria e do conhecimento, para que nos seja
revelado o mistério da vontade de Deus; a herança futura n'Ele e
com Ele, em Quem todas as coisas nos céus e na Terra serão
reunidas; e o selo e penhor presente desta herança no Espírito
Santo. Esta brilhante lista de privilégios é descrita pelo apóstolo
assim: “as bênçãos espirituais nos lugares celestiais”; e de fato o
são, bênçãos que, por meio do Espírito, fluem de Cristo e nos
unem a Ele, que é o Senhor nos céus (Ef 1:4-12).

Tudo isso decorre da revelação do Filho em nós, pela qual a Igreja
se reveste de Cristo, de modo a ser uma com Ele em cada estágio
de Seu caminho maravilhoso: mortos, vivificados, ressuscitados e
assentados no céu n’Ele (Ef 2:6).

A mordomia de Paulo
Desse mistério, Paulo era especialmente o mordomo. O Senhor
havia insinuado isso na parábola da videira e das varas. Ele falou
sobre isso como aquilo que a presença do Consolador realizaria,
dizendo: “Naquele dia conhecereis que estou em Meu Pai, e vós



em Mim, e Eu em vós”. Ele também falou disso aos Seus
discípulos por meio de Maria Madalena após a ressurreição,
dizendo: “Subo para meu Pai e vosso Pai, meu Deus e vosso
Deus”; dizendo-lhes, assim, que seriam um com Ele em amor e
gozo diante do trono, durante toda esta dispensação. Mas esse
mistério não se revelou plenamente até que Paulo fosse enviado
para declará-lo. É um chamado de abundantes riquezas de graça,
mas nada menos do que isso poderia satisfazer a vontade de
Deus para com os Seus eleitos; pois Aquele que santifica e
aqueles que são santificados seriam “todos de um” (Hebreus 2:11).
Assim se estabeleceu a aliança de amor antes da criação do
mundo. Um mediador como Moisés, cujo maior serviço foi manter
Jeová e o povo separados (veja Deuteronômio 5:5), não poderia
cumprir o propósito deste maravilhoso amor de nosso Deus. Mas
no Filho, os eleitos são aceitos; e embora Sua obra e Seu mérito
sejam todo o título que eles têm a qualquer coisa, eles possuem
tudo por sua unidade com o próprio Mediador (João 17:26). Nada
menos que isso poderia satisfazer o desejo do coração de nosso
Pai celestial para conosco.

O muro de separação, seja entre Deus e os pecadores, seja entre
Judeus e gentios, é derrubado; e nós, pecadores, permanecemos
juntos sobre suas ruínas, triunfando sobre elas em Cristo, com
nosso Pai celestial Se regozijando também sobre nós. Esta é a
maravilhosa obra do amor de Deus, e a formação e consumação
desta união entre Cristo e a Igreja é a lavoura que Deus agora está
cultivando. Ele não está, como antes estava, cuidando de uma
terra de trigo, azeite e romãs, para que o Seu povo pudesse se
alimentar do fruto do campo sem escassez (Deuteronômio 11:12);
mas Ele é o Lavrador da Videira e dos ramos. Ele está treinando a
Igreja na união com o Filho do Seu amor até que todos cheguem
ao conhecimento d’Ele e a um homem perfeito. É essa união que
nos torna da mesma família do Senhor Jesus e nos dá o direito de
ouvir a respeito d’Ele “o Primogênito” (Romanos 8:29). É essa união
que nos dá a mesma glória com o Senhor Jesus e nos dá o direito
de olhar para Ele como “o Precursor” (Hebreus 6:20). É isso que dá



caráter à vida que temos agora e à glória na qual seremos
manifestados quando Aquele que é a nossa vida aparecer.

Vida, amor e glória
Nossa vida e glória, portanto, são ambas de um novo caráter. A
vida é uma nova vida. O homem em Cristo é uma nova criatura;
ele é um homem morto e ressuscitado. Suas capacidades e
afeições adquiriram um novo caráter. Sua inteligência é
entendimento espiritual, ou “a mente de Cristo”. Seu amor é
“amor no Espírito”. O poder nele é “o poder da Sua glória” (TB), o
poder da ressurreição de Cristo. E assim ele não conhece homem
algum segundo a carne, mas todas as coisas se fizeram novas
para ele. Não basta que as afeições humanas ou os gostos
naturais aprovem algo; pois, sendo segundo o Espírito, ele se
inclina “para as coisas do Espírito”. Ele serve em “novidade de
espírito”, e o nome do Senhor Jesus é a aprovação do que ele faz,
seja “por palavras ou por obras”. Ele foi transportado para o reino
do Filho do amor de Deus, e lá caminha, saindo com segurança e
liberdade para servir desde a manhã até à noite, vivendo pela fé
n’Aquele que o amou e Se entregou por ele.
A glória é também uma nova glória. É algo que transcende tudo o
que se viu nas eras anteriores. Coisas excelentes foram ditas
sobre Adão e Israel; mas nada comparável ao que nos é dito
sobre a Igreja. Cristo apresentará a Igreja a Si mesmo, assim como
Deus apresentou Eva a Adão, para ser a companheira de seu
domínio e de sua glória. Os santos serão conformados à imagem
do Filho. É “a alegria do Senhor” que está preparada para os
santos, uma participação com Cristo na autoridade do reino,
naquilo que Ele recebeu do Pai. Eles não são apenas introduzidos
na glória, mas eles mesmos são feitos gloriosos; como lemos: “A
glória que em nós há de ser revelada”; e ainda, “para que
também com Ele sejamos glorificados”, isto é “juntamente com
Cristo”, “para ser conforme o Seu corpo glorioso”. O lugar do
Filho é o cenário da glória deles. Eles não devem se apoiar no
estrado para os pés, mas se assentar no trono. Israel pode ter as



bênçãos da Terra, mas a Igreja conhecerá a glória superior ou
celestial. E é a vida e a glória que nos fazem ser o que somos. A
vida nos faz filhos, a glória nos faz herdeiros, e nossa filiação e
herança são tudo.

O evangelho de Paulo
Foi o evangelho dessa vida e glória que Paulo foi especialmente
chamado a ministrar. Sabemos que Pedro e os outros o
transmitiram; mas Paulo foi aquele que o administrava de forma
distinta. E Pedro e os outros não transmitiram este evangelho
como sendo os doze em Jerusalém. Como os doze, eles haviam
prestado testemunho a Israel e sido rejeitados como seu Senhor,
e agora se tornaram testemunhas do chamado celestial da Igreja.
A visão que instruiu Pedro sobre o fato de Deus haver santificado
os gentios também pode ter lhe dito que Deus havia feito do céu,
e não da Terra, o lugar do seu chamado e o cenário de suas
esperanças. O lençol com seu conteúdo foi descido do céu e
depois levado de volta ao céu. Isso foi, simbolicamente, uma
revelação do mistério oculto desde os séculos. Ele indicava que a
Igreja fora desde a antiguidade inscrita no céu e lá oculta com
Deus, mas agora, por um breve período, se manifestava aqui e, no
fim, seria ocultada novamente no céu, tendo lá sua glória e
herança. Isso foi simbolizado pelo lençol que descia e subia, e tal,
creio eu, é a natureza do mistério oculto por eras e gerações. E,
de acordo com isso, Pedro, sob o Espírito Santo, fala aos santos
sobre a sua herança “guardada [reservada – ARA] nos céus”; e os
exorta a esperarem com os lombos cingidos, como estrangeiros e
peregrinos na Terra. Ele apresenta a Igreja como tendo chegado
conscientemente ao fim de todas as coisas aqui, e olhando, como
Israel na noite da páscoa, para Canaã, tendo dado fim a este Egito
– este mundo.2

Mas Paulo foi tomado de maneira especial para este ministério.
Uma dispensação do evangelho lhe foi confiada, e ai dele se não
o pregasse (1 Coríntios 9:16-17). Ainda que, como ele mesmo diz,
fosse até contra a sua vontade, mesmo assim ele devia pregá-lo.



O Filho foi revelado nele com esse propósito específico, para que
ele O anunciasse entre os gentios (Gálatas 1:16). Pois, quando o
Senhor converteu a alma de Saulo, enviou-o com este evangelho:
“Mas levanta-te e põe-te sobre teus pés, porque te apareci por
isto, para te pôr por ministro e testemunha tanto das coisas que
tens visto como daquelas pelas quais te aparecerei ainda”.

O ministério de Paulo
Considero, de fato, muito proveitoso para os santos discernirem
corretamente que o ministério de Paulo foi, portanto, uma etapa
no processo divino de revelar os propósitos de Deus. Que ele
ocupa um lugar de destaque na Igreja, o sentimento de cada
santo testemunhará de imediato e sem esforço; pois não há nome
mais presente na memória dos santos do que o de nosso
apóstolo, senão o nome d’Aquele que, no coração do Seu povo,
não tem igual.
E, sendo assim o seu ofício procedente do céu,  ele se recusa a
consultar carne e sangue – recusa-se a subir a Jerusalém para
encontrar-se com aqueles que foram apóstolos antes dele. Ele
não deveria buscar ser aprovado ali ou por eles. Antes disso, os
doze em Jerusalém detinham toda a autoridade. Mas os
apóstolos em Jerusalém não representam nada para Paulo ou
para seu ministério. Eles não haviam lançado sortes sobre ele,
nem agora devem enviá-lo; mas é o Espírito Santo Quem diz:
“Apartai-Me a Barnabé e a Saulo para a obra a que os tenho
chamado”. E tendo recebido assim a graça e o apostolado do
Senhor, na glória, e sendo agora enviados pelo Espírito Santo, em
plena consonância com tudo isso, ele e Barnabé recebem
recomendação à graça de Deus das mãos não consagradas de
alguns irmãos anônimos em Antioquia. Tudo isso foi uma grave
transgressão daquela ordem que deveria estabelecer a Terra em
justiça, começando por Jerusalém.

Não apenas o apostolado e a missão de Paulo eram, assim,
independentes de Jerusalém e dos doze apóstolos, mas o
evangelho que ele pregava (cuja natureza já consideramos) ele



também não aprendeu nem lá nem com eles. Ele não o recebeu
de homem algum, nem lhe foi ensinado, mas sim pela revelação
de Jesus Cristo. Ele sobe, de fato, de Antioquia a Jerusalém, com
Barnabé, para tratar com os apóstolos acerca da circuncisão; mas,
antes disso, resiste a alguns, ainda que tivessem sido enviados
por parte de Tiago, e repreende Pedro na presença de todos. E
essas coisas foram ordenadas pela providência e sabedoria do
Espírito, assim como as repreensões de nosso Senhor à sua mãe;
o Espírito de Deus, prevendo as arrogâncias na carne que
surgiriam de ambas as fontes, de Maria e de Pedro, deu assim ao
peregrino esses sinais de sua jornada rumo ao céu. Ele divulga o
decreto sobre a questão da circuncisão, para a paz presente. Mas,
ao aconselhar as igrejas gentias posteriormente sobre um dos
assuntos determinados por este decreto, a saber, comer carnes
oferecidas a ídolos, ele o faz simplesmente por amor fraternal. Ele
nunca se refere a este decreto (1 Coríntios 8). Ele foi ensinado
inteiramente sobre o evangelho por revelação (Gálatas 1:12), pois
em sua conversão isso lhe fora prometido (Atos 26:16).

E, consequentemente, foi do próprio Senhor que ele recebeu o
conhecimento da morte, sepultamento e ressurreição (1 Coríntios
15:3), e também o conhecimento da última ceia e seu significado
(1 Coríntios 11:23); embora essas coisas fossem de conhecimento
comum daqueles que haviam convivido com o Senhor, e ele
pudesse tê-las recebido deles. Mas não, ele precisava ser
ensinado sobre tudo por revelação. O Senhor lhe apareceu nas
coisas das quais ele deveria ser ministro e testemunha. O Senhor
zelou para que Paulo não consultasse carne e sangue – para que
não fosse devedor a ninguém, mas ao Senhor mesmo, por seu
evangelho. Pois, assim como a dispensação não permitia
nenhuma confiança na carne, o mesmo se aplicava ao apostolado
de Paulo. Tudo o que poderia ter sido ganho na carne devia ser
considerado perda. A confiança daqueles que tinham visto e
ouvido, comido e bebido com Jesus, poderia ter sido ganho; mas
tudo isso foi deixado de lado. Paulo seria agradecido e revigorado
em espírito pela fé mútua entre ele e o discípulo mais humilde.



Aliás, ele queria que tais discípulos fossem reconhecidos; todos
aqueles em cujo interior o Espírito Santo havia aberto o rio de
Deus para o refrigério dos santos (Romanos 1:12; 1 Coríntios 16:18).
Mas ele não podia aceitar a pessoa de ninguém.

Os pilares anteriores da Igreja não podiam ser usados para
sustentar seu ministério. A ordem Judaica havia desaparecido.
Sabemos que, desde a antiguidade, Jeová respeitava essa ordem.
Foi segundo o número dos filhos de Israel que, no princípio, Ele
dividiu as nações (Deuteronômio 32:8). Depois, Ele distribuiu a
terra de Canaã segundo esse número também, isto é, entre as
doze tribos (Josué 13-19). Assim também Davi, em seus dias, sob a
orientação de Jeová, levou em consideração o mesmo número
quando estabeleceu os ministérios do templo e os oficiais da casa
do rei em Jerusalém (1 Crônicas 23-27). E, de maneira semelhante,
o Senhor providenciou a cura e o ensino de Israel, designando
doze apóstolos, ainda levando em consideração a ordem Judaica.
E essa ordem dos doze apóstolos foi preservada, como vimos,
sob a liderança de Pedro posteriormente; pois ele era o guardião
da ordem Judaica e pastor da Igreja Judaica. Mas o apostolado de
Paulo é, ao mesmo tempo, uma violação contra tudo isso. Não
tem qualquer respeito pela ordem Judaica, terrenal ou carnal e
interfere nela. É um escrito sob a mão do Espírito de Deus para a
revogação dessa ordem. E isso foi, como era natural, uma grande
provação para os Judeus Cristãos. Eles não conseguiam entender
facilmente esse apostolado, não conforme à ordem estabelecida,
e vemos que Paulo foi compreensivo com eles durante essa
provação. E, de fato, aqueles que o apoiam na afirmação da
soberania do Espírito e na rejeição de toda autoridade carnal
também deveriam ser compreensivos com as dificuldades que
muitos agora enfrentam devido aos sentimentos e regras de
julgamento Judaicos nos quais foram educados. Mas, ainda assim,
Paulo era um apóstolo; ouçam-no, ou deixem de ouvi-lo.
E não apenas era uma provação para os crentes Judeus, mas
também foram achados homens maus, movidos por Satanás, que
se aproveitaram desse estado de coisas. Vemos que assim foi em



Corinto. Na Galácia, porém, não foi desse modo. Em sua epístola
às igrejas de lá, ele não fala de seu apostolado porque este havia
sido caluniado entre eles, mas sim porque ele era a sanção divina
do evangelho que Paulo havia pregado e do qual eles haviam se
afastado. Mas em Corinto, seu apostolado havia sido questionado,
e por quais testemunhas haveria Paulo de tornar seu apostolado
aprovado? Ora, por sua pureza, por seu conhecimento, por suas
armas da justiça (2 Coríntios 6). Como ele busca ser recebido? Ora,
porque não fez injustiça a ninguém, não corrompeu ninguém (2
Coríntios 7). Como ele defende e estabelece seu ministério?
Leiam suas provas em palavras como estas: “Não sou eu
apóstolo? Não sou livre? Não vi eu a Jesus Cristo Senhor nosso?
Não sois vós a minha obra no Senhor? Se eu não sou apóstolo
para os outros, ao menos o sou para vós; porque vós sois o selo
do meu apostolado no Senhor”. E ainda: “Porque ainda que
tivésseis dez mil aios em Cristo, não teríeis, contudo, muitos
pais; porque eu pelo evangelho vos gerei em Jesus Cristo”. Com
tudo isso, ele não atribui a prova de seu apostolado à presença
manifesta do Espírito com ele? Seus filhos na fé eram o selo de
seu ofício (1 Coríntios 9:2); a epístola que deveria recomendá-lo à
aceitação de todos. Os sinais de um apóstolo foram realizados por
ele (2 Coríntios 12:12). E não deveria ter sido assim? Que ofício ou
ministério poderia agora ser garantido sem a presença e o
exercício dos dons recebidos para os homens? Poderia o
propósito da ascensão ser evitado ou anulado? Poderiam ser
admitidas autoridade e ordem carnais, em desprezo da revelação
agora dada, de que o Cabeça exaltado é o Dispensador e Senhor
de todos aqueles ministérios que são para “o aperfeiçoamento
dos santos, para a obra do ministério, para edificação do corpo
de Cristo”?

Cristo, o Cabeça da Igreja
Quando o Senhor ascendeu, em Seu caminho às alturas, Ele era
um Conquistador em triunfo, levando cativo o cativeiro. Mas, ao
alcançar Seu trono celestial, tornou-Se um Sacerdote coroado3 e



enviou dons da coroação à Sua Igreja, por meio do qual Ele está
formando ou fortalecendo a união entre Si mesmo e os membros
aqui na Terra, e a união entre eles. Esses ministérios, portanto,
agem como as juntas e as ligaduras do corpo humano; e o
apóstolo deixa de lado todos os outros ministérios como sendo
“rudimentos do mundo”, adequados àqueles que estão vivos no
mundo, mas totalmente inadequados àqueles que estão – como
a Igreja – mortos e ressuscitados com Cristo (veja Efésios 4:16;
Colossenses 2:19-23).

Dons para a Igreja
Portanto, não somos fiéis à ascensão de nosso Cabeça se não
buscarmos os dons de Sua ascensão naqueles que ministram em
Seu nome. Eles constituem a escrita da mão do Senhor nas
genealogias da Igreja. Os Judeus tiveram o cuidado de excluir do
sacerdócio aqueles cuja genealogia não podia ser comprovada.
Recusaram-se a registrá-los (Esdras 2:62; Neemias 7:63-64). E isso
em uma época em que tudo era fraqueza em Israel. Nenhuma
coluna de nuvem os havia guiado de volta para casa, quando
vieram da Babilônia; nenhum braço do Senhor havia
gloriosamente aberto caminho para eles através dos desertos;
nenhuma chuva de alimento angelical do céu, nem a arca da
aliança estava com eles. Tudo isso, e muito mais, havia
desaparecido. Mas alegaram sua fraqueza e nada fizeram?
Zorobabel, Esdras e Neemias fizeram o que puderam. Eles não
puderam recuperar tudo, mas fizeram o que puderam e, entre
outros serviços, leram as genealogias e não permitiram que as
coisas santas fossem consumidas por pretendentes sem provas
ao sacerdócio. E o nosso, queridos irmãos, é um dia de fraqueza
como o deles. Grande parte da antiga força e beleza se perdeu, e
não podemos recuperar tudo. Mas não deve ser, portanto, um dia
de permissividade em relação ao mal; nem devemos, em espírito
de inércia, cruzar os braços e dizer: “Não há esperança”. Devemos
fazer o que pudermos e, entre outros serviços, podemos estudar
as genealogias, quando alguém busca seu registro, e assim está
escrito: “Convém, pois, que o bispo seja irrepreensível, marido



de uma mulher, vigilante, sóbrio, honesto, hospitaleiro, apto
para ensinar; Não dado ao vinho, não espancador, não cobiçoso
de torpe ganância” (1 Timóteo 3).

Assim se desenrolam as genealogias dos bispos do rebanho de
Deus; assim escreveu o Espírito do ascendido Cabeça da Igreja
em Sua Palavra.

A presença do Espírito Santo
O tempo de gloriar-se somente no Senhor, e naquela autoridade
– e somente naquela – que havia sido formada pelo Espírito
Santo, havia agora plenamente chegado; e, portanto, o fato de o
Senhor ter dado autoridade a Paulo na Igreja foi demonstrado por
testemunhos da presença do Espírito com ele. Os sinais de um
apóstolo foram realizados por ele. Sua autoridade foi aprovada
pelo fato de que ele não podia fazer nada “contra a verdade,
senão pela verdade”; e porque o poder usado por ele era usado
“para edificação, e não para destruição” (2 Coríntios 13:5-10). Ele
não reivindica nenhuma autoridade, a não ser aquela que foi
assim confirmada pela presença do Espírito com ele, e usada por
ele para o avanço da verdade e o proveito da Igreja. Pois o Espírito
Santo havia sido publicamente reconhecido como Soberano na
Igreja, assim como o Filho havia sido proclamado Cabeça para a
Igreja. Os dons do Espírito podem estar entre nós em diferentes
graus de intensidade; mas o Espírito Santo em nós é o título de
toda adoração e serviço presentes. Qualquer adoração que haja
agora nos templos de Deus deve ser em Espírito; pois nós “somos
a circuncisão, nós que adoramos a Deus no Espírito” (ARA).

E o apóstolo, falando sobre adoração, diz: “Ninguém pode dizer
que Jesus é o Senhor, (isto é, ninguém pode chamar Jesus de
Senhor, ou dizer: Senhor Jesus), senão pelo Espírito Santo” (1
Coríntios 12:2). Portanto, qualquer serviço que deva ser prestado
na Igreja agora está sujeito a esta limitação: “segundo o poder
que Deus dá”; é por esta regra: “a manifestação do Espírito”.
Paulo podia impor as mãos sobre Timóteo, e Tito podia nomear
presbíteros; mas a presença do Espírito era proporcional à



autoridade e ao serviço. Timóteo foi deixado em Éfeso; mas a
responsabilidade que lhe foi confiada ali estava de acordo com os
dons que lhe foram concedidos (1 Timóteo 1:18; 4:14; 2 Timóteo
1:6). Assumir qualquer ministério além dessa medida é pensar de
nós mesmos “além do que convém” (Romanos 12:3). E assim
como cada santo individual tem o direito, por meio do Espírito que
nele habita, de examinar “todas as coisas” (sem dúvida, com a
condição de que retenha “o que é bom” – ARA); assim as
congregações dos santos, ou os templos de Deus, como
espirituais, devem também julgar (1 Coríntios 14:29); e se os
recursos da carne, o nome, as vantagens humanas ou as
distinções terrenais dos homens forem glorificados e confiados, o
templo é contaminado. E o templo de Deus em Corinto foi assim
contaminado (1 Coríntios 3:16-23). Alguns haviam se apoiado em
Paulo, outros em Cefas, outros em Apolo. Mas isso era carnal. Isso
era andar como homens, e não na presença e suficiência do
Espírito, de Quem eles eram o templo. Tornaram-se infiéis ao
Espírito que habitava neles.

Responsabilidade no ministério
E aqui permita-me dizer que não é tanto de  direito  de ministrar
que o Novo Testamento fala, mas de obrigação. Se alguém tem o
dom, ele tem a obrigação de exercitá-lo e de se dedicar ao seu
ministério. O hábito de encarar o ministério como um direito, em
vez de uma obrigação, deu à Igreja seu aspecto mundano. A
"grande casa" esqueceu que o serviço na Terra é glória. Mas o
nosso apóstolo não se esqueceu disso e jamais se envolveu em
nada que pudesse influenciar o mundo, segundo os princípios do
mundo. Ele era alguém por quem o mundo passava batido.
Trabalhava com as próprias mãos, exercia seu ofício e fazia
tendas, justamente quando, na autoridade do Espírito, sacudiu
suas vestes sobre os Judeus incrédulos. Ele estava entre os mais
humildes de sua companhia (humildes aos olhos do mundo),
apanhando gravetos para o fogo, quando, no poder de Cristo,
sacudiu a víbora de sua mão. Amados, isso é bem diferente de
tudo o que a Cristandade corrompida sancionou em seus



ministros, como se fossem suas devidas e apropriadas
dignidades! Mas Paulo, em sua própria estima (e desejava que os
outros o estimassem também por essa regra), considerava-se
exatamente como o Senhor o havia feito. Ele não ousaria falar de
nada que Cristo não tivesse realizado por meio dele (Romanos
15:18). Ele se media apenas pela linha que o Senhor lhe havia
designado (2 Coríntios 10). Que loucura ele considera toda a
vanglória da carne! Ele foi compelido, por um breve momento, a
parecer tolo diante da Igreja em Corinto; mas com que zelo, com
que vingança, com que justificativa ele abandona essa “loucura”,
como a chama? (2 Coríntios 11). Que todos nós tivéssemos a
mesma mentalidade, o mesmo zelo pelo Senhor, a mesma
vingança contra a carne, que, como as vísceras de um sacrifício,
só servem para serem queimadas fora do arraial.

Quanto a mim, irmãos, confesso que esses princípios me são
muito claros no Novo Testamento. O Senhor sabe que,
naturalmente, eu preferiria que tudo permanecesse e se
estabelecesse na carne, para que pudéssemos nos apegar com
mais segurança ao nosso caminho tranquilo e estável. Mas oro
por mais fé, por uma apreensão mais viva e poderosa desta
verdade: que a Terra e seus habitantes serão dissolvidos, e que
somente Cristo sustentará seus pilares. Precisamos da fé que nos
desarraigará dessa Terra na qual a cruz do Filho de Deus foi uma
vez cravada, e na qual o curso deste mundo, permanecendo o
mesmo desde então, apenas fixou essa cruz com mais firmeza.
Queremos a fé que nos chamará a nos levantarmos e partirmos
dela, e a irmos ao encontro do Noivo.

Paulo, um homem representativo
Mas agora gostaria de concluir, tendo estendido meu texto mais
do que pretendia, e fazer algumas breves observações sobre
nosso apóstolo em sua pessoa, seu ministério e sua conduta; pois
neles se encontram exemplos de muitas características da
dispensação, visto que seu apostolado foi o sinal geral dela.



Em sua pessoa, vemos refletido muito da dispensação. Ele podia
chamar a si mesmo de o principal dos pecadores, quando
desejava magnificar a graça da dispensação e mostrar que ela
podia alcançar todas as abundâncias do pecado. Mas também
podia chamar a si mesmo de irrepreensível quanto à justiça que há
na lei, quando queria tornar conhecido o caráter da justiça da
dispensação e mostrar como ela colocava de lado todas as outras
como sendo perda e escória (1 Timóteo 1:15; Filipenses 3:8). Essas
coisas são maravilhosas e, ainda assim, perfeitas. Saulo de Tarso é
tomado pelo Espírito, a fim de apresentar nele a graça e a justiça
que agora nos são trazidas. É estranho que encontremos o
primeiro lugar na primeira fila dos pecadores ocupado por aquele
que, quanto à lei, era irrepreensível. Mas assim foi. Um exemplo
belo, brilhante e completo da obra da dispensação nos é dado
naquele que foi feito seu ministro representante. A graça de Deus
e a justiça de Deus são manifestadas em sua pessoa.

Assim, em sua pessoa vemos o “espinho na carne”. E seja lá o
que isso tenha sido, era uma mancha aos olhos do mundo. A
formosura que o mundo podia avaliar estava maculada por isso.
No Espírito, ele tinha maravilhosas revelações, e o segredo de
Deus estava com ele de uma maneira bendita; mas diante dos
homens havia uma mácula sobre ele. Mas tudo isso está em
consonância com a dispensação. Os santos, exaltados em Cristo,
devem ser humilhados diante dos homens. O mundo não os
conhecerá. A dispensação não admite confiança na carne. Nela,
Deus deixou a carne de lado como inútil. O olho direito e a mão
direita foram arrancados; não se deve atentar para as coisas
segundo a aparência externa; não se deve medir ou comparar as
coisas por qualquer regra desse tipo. E, de acordo com isso, Paulo
teve uma tentação na carne. Algo foi imposto a ele que provocava
o desprezo dos homens. Assim como Jacó, quando se tornou
Israel, ele manquejava ao longo da planície de Peniel. A carne
estava danificada, quando diante de Deus ele recebeu um nome
novo e honrado. Mas o encolhimento de sua coxa estava no
mesmo amor que sua vitória sobre o divino Desconhecido. E



assim, o espinho na carne de Paulo estava no mesmo amor que
seu arrebatamento para o paraíso. Ezequias, no dia em que foi
exaltado, fora deixado sozinho para que Deus o pusesse à prova
(2 Crônicas 32:31). Mas o Senhor foi misericordioso com Paulo e
não o deixou sozinho, mas colocou um espinho em sua carne. E
se ele tivesse permanecido na plena inteligência do Espírito, não
teria orado para que o espinho fosse removido; pois logo teve que
retirar sua oração e se gloriar, antes, em suas fraquezas. Assim,
não há ninguém perfeito, queridos irmãos, senão o próprio
Mestre. Por mais favorecidos e honrados que Paulo e outros
possam ter sido, não há ninguém perfeito senão o Senhor. Isso é
consolo para nossa alma. Deus repousa eternamente satisfeito
n’Ele, mas somente n’Ele. Ele jamais teve um desejo que
precisasse ser revogado, jamais uma oração a ser chamada de
volta do ouvido do Pai. “Ele foi ouvido”. Mas Paulo teve que
aprender que havia interpretado mal a regra da bênção e da
glória; teve que aprender, como todo santo, que quando estava
fraco, então era forte. E assim, com o espinho na carne, mas com
o poder de Cristo repousando sobre ele, ele representa os santos
nesta dispensação.

Em seu ministério, vemos também algo da dispensação. “A
loucura de Deus” e “a fraqueza de Deus” (isto é, o testemunho
de Cristo crucificado, que o mundo julga “vil e desprezível”)
estavam agora sendo dispensadas, e o ministério de Paulo foi de
acordo com isso – ele era fraco e insensato aos olhos dos gregos
deste mundo. Paulo não se apresentou com eloquência ou
sabedoria. Sua pregação não foi feita com palavras persuasivas,
mas ele estava entre os santos em fraqueza, temor e grande
tremor (1 Coríntios 2).
Mas, além disso, por mais que sua pregação se estendesse pelo
mundo, ela demonstrava a abrangência da graça de Deus nesta
dispensação. Em princípio, o som dessa graça deveria alcançar os
confins da Terra; e assim Paulo fala de seu ministério como se
estendendo para a direita e para a esquerda, desde Jerusalém até
o Ilírico. Ele havia recebido o “apostolado, para a obediência da



fé entre todas as gentes” e se sentia “devedor, tanto a gregos
como a bárbaros, tanto a sábios como a ignorantes”. Ele falava
aos Judeus, aos devotos, ao povo comum, a todos que
encontrava, e também aos filósofos (Atos 17). Seu propósito era
alcançar toda a Terra. E assim ele fala continuamente às igrejas
sobre sua passagem de um lugar para outro, por Corinto até a
Macedônia, retornando de lá para Corinto novamente e, assim,
sendo levado à Judeia. E novamente, ele fala de ir a Roma, ao
fazer sua viagem à Espanha. Deus estava em Cristo reconciliando
o mundo Consigo mesmo, e o Espírito que estava neste apóstolo
de Deus, portanto, alcançou os confins da Terra. Ele chamava os
homens em todos os lugares ao arrependimento, assim como a
dispensação fazia. E quando não podia mais andar por aí
pregando o evangelho, estando preso por causa dos gentios e
sendo prisioneiro de Jesus Cristo, “recebia todos quantos vinham
vê-lo; Pregando o reino de Deus, e ensinando com toda a
liberdade as coisas pertencentes ao Senhor Jesus Cristo” (At
28:30-31). Tudo isso expressava a abrangência da graça que agora
chamava “tanto maus como bons; e a festa nupcial foi cheia de
convidados”. Nos tempos Judaicos, as ordenanças de Deus
estavam todas em Jerusalém. Era lá que os homens deviam
adorar. O sacerdote permanecia no templo, pois a dispensação
vigente era aquela que recusava o convívio com os homens, mas
em justiça, mantinha o rebanho de Deus recolhido na terra da
Judeia. Mas agora a dispensação é a da graça, saindo nas
atividades do amor para reunir as ovelhas perdidas que se
extraviaram nos montes; e a pregação é, portanto, a grande
ordenança de Deus hoje. A pregação é a nova designação de
Deus, algo que transcende os meros serviços de um templo
isolado; e desta nova ordenança Paulo foi constituído o ministro
mais distinto.

Então, em Sua conduta, posso dizer que, de maneira geral, ela
serviu para demonstrar a dispensação. Em Sua conduta, como Ele
mesmo diz, houve uma “manifestação da verdade”. E é isso que
a fé sempre faz, em medida. A fé, em sua forma viva, reflete a



verdade dispensada. A conduta da fé, como alguém já observou,
está sempre de acordo com o princípio dos tratamentos
presentes de Deus. Como João diz: “se Deus assim nos amou,
também nós devemos amar uns aos outros”. E como Pedro diz:
“Não tornando mal por mal, ou injúria por injúria; antes, pelo
contrário, bendizendo; sabendo que para isto fostes chamados,
para que por herança alcanceis a bênção” (1 Pedro 3:9). Isto é,
sendo a bênção concedida a nós, a bênção é exigida de nós. E
assim, na conduta de Paulo, encontramos os grandes princípios
do tratamento atual de Deus com a Igreja. O Filho de Deus
esvaziou-Se da glória que possuía antes da criação do mundo; e
enquanto esteve na Terra, sempre Se recusou a Si mesmo. Com o
direito de invocar legiões de anjos, permaneceu mudo como uma
ovelha diante de seus tosquiadores; sendo livre como o Filho,
submeteu-Se às exigências de outros (Mateus 17:27). Assim, Paulo,
embora livre de tudo, fez-se servo de todos, tornando-se tudo
para todos, para o bem deles (1 Coríntios 11:1; 2 Coríntios 11:29). E
observem suas palavras aos anciãos de Éfeso, quando se
despede não apenas deles, mas também de seu ministério,
pronto para ir para a prisão ou para a morte, por seu Mestre –
Jesus (Atos 20:17-35). Observem o que ele declara ter sido sua
conduta em seu ministério e como ele testifica de si mesmo,
dizendo: “Tenho-vos mostrado todas as coisas” (At 20:35 – JND);
assim, mostrando-lhes que fora escolhido para ocupar o lugar de
honra de refletir as ações de Deus no evangelho, permitindo que
as igrejas vissem nele a bem-aventurança de agir em graça, que é
(como sabemos para nossa salvação) o caminho do Filho de Deus
no evangelho. “Em tudo vos dei o exemplo de que, assim
trabalhando, é necessário socorrer os fracos e vos lembrar das
palavras do Senhor Jesus, porquanto Ele mesmo disse: Coisa
mais bem-aventurada é dar do que receber”. Este foi um santo
testemunho que o Espírito o capacitou a dar. E, em certo sentido,
eu diria que ele até mesmo ultrapassou o evangelho; não o
espírito dele (isso era impossível), mas as meras condições dele. O
Senhor havia ordenado que aqueles que anunciam o evangelho
vivam do evangelho; mas Paulo não havia usado esse poder no



evangelho (1 Coríntios 9:12). Ele poderia ter sido um fardo para os
discípulos como apóstolo de Cristo, mas desejava transmitir-lhes
não apenas o evangelho de Deus, mas também a sua própria
alma, porque eles lhe eram queridos (1 Tessalonicenses 2:8-9).
Mas o que isso reflete senão o amor imensurável e incansável de
Deus, que nos visitou no evangelho? Tão eficazmente ele havia
aprendido sobre Cristo – de forma tão abençoada ele foi
capacitado, pela graça, a manifestar a dispensação – e, além
disso, tão plenamente ele era um modelo da conduta para a qual
a dispensação nos chama, que ele pôde dizer: “Sede também
meus imitadores, irmãos, e tende cuidado, segundo o exemplo
que tendes em nós, pelos que assim andam. Porque... a nossa
cidade [comunidade – JND] está nos céus”. Ele viveu na Terra
como cidadão da cidade celestial e era para Deus (como o
Espírito lhe permitiu expressar de forma marcante), “o bom cheiro
de Cristo” (ARC).

Mas, por mais honrado que pudesse ter sido como apóstolo dos
gentios e, em seu apostolado, pessoa, ministério e conduta, uma
testemunha da dispensação, contudo ele não foi enviado, como
ele nos diz, para batizar, mas para pregar o evangelho. Pois não
deveria haver nenhum ponto de reunião na Terra. Se houvesse tal
ponto, este apóstolo o teria conhecido. Cristo era o centro de
todas as almas renovadas e Ele estava no céu. O Senhor não
estava agora estabelecendo um ponto visível, como fizera outrora
em Jerusalém. A dispensação era celestial: sua fonte de poder e
seu lugar de encontro era o santuário superior. Era uma “cidadania
celestial” que estava sendo registrada; pois ainda não se podia
dizer de Sião: “Este e aquele homem nasceram ali”. Todos os
que, em todo lugar, invocavam o Nome do Senhor Jesus Cristo
eram agora registrados no alto, como no livro do Cordeiro.

O arrebatamento para o céu
Tal era o nosso apóstolo; e muito mais poderia ser acrescentado
do mesmo caráter; mas não falarei mais sobre isso. Gostaria de
mencionar agora apenas mais uma coisa que também era



peculiar a ele: o seu arrebatamento para o paraíso. Nisso, ele
também se apresenta como representante da dispensação, visto
que foi como “um homem em Cristo” que ele foi agraciado com
esse arrebatamento. Nele, ele se reconhece apenas como tal, e,
portanto, esse paraíso é a porção de todos os que são assim.
Considero seguramente que esse tem sido o lugar do espírito do
santo enquanto ausente do corpo, e para onde o ladrão perdoado
foi no dia de sua crucificação. Paulo era, de fato, um homem em
Cristo.4 Ele foi arrebatado por um tempo, mas nenhum outro
homem jamais teve o mesmo gozo. Ele o chama de “paraíso” – “o
terceiro céu”, o lugar de abundantes visões e revelações. Se
estava no corpo ou fora do corpo, ele não sabia, mas ele esteve
lá. Não lhe foi permitido falar muito sobre isso, e a Escritura, no
geral, é silenciosa sobre a sua natureza. Mas lá estava ele, e neste
arrebatamento do nosso apóstolo, como nos é testemunhado
pelo ensino da Escritura, é melhor partir e estar com Cristo, e que
o lugar do espírito liberto é um lugar de abundante revelação e
um paraíso de visões de Cristo.
A própria existência de tal lugar foi plenamente revelada à fé da
Igreja (embora pudesse ter sido apreendida antes), quando o
Cabeça da Igreja disse: “Pai, em Tuas mãos entrego o meu
espírito”. E novamente foi confirmada à nossa fé quando Estêvão,
“um homem em Cristo”, disse: “Senhor Jesus, recebe o meu
espírito”. Mas ainda assim, esta não é a perfeição da Igreja. O
Espírito que Deus nos deu é apenas a garantia da casa “eterna,
nos céus” (2 Coríntios 5). O trono do Filho do Homem é a herança
dos santos e a glória pela qual a Igreja espera. Mas esse lugar de
glória ainda não está preparado, como está o lugar do espírito
daqueles que partem no Senhor. Pode ter havido visões dele,
como no monte santo, mas ainda se baseia apenas em visões;
mas ainda é a esperança há muito adiada. Cristo espera por ele à
Sua destra, e o Espírito e a Noiva dizem: Vem. Toda a criação
geme por ele. Mas ele ainda é aguardado. Contudo, amados, a
palavra é: esperem por ele – certamente virá e não tardará.



Muitos a quem amo profundamente no Senhor podem não
concordar comigo nessas coisas. E certamente sei que
conhecemos apenas em parte e, portanto, apenas em parte
podemos profetizar. Mas podemos ser cooperadores para a
alegria uns dos outros, e assim o Senhor tem determinado. Não
obstante, irmãos, tenhamos cuidado para que o temor de Deus
não nos seja ensinado por mandamentos de homens. Tenhamos
cuidado com a obediência na carne; antes, vigiemos para que
façamos o que fazemos no poder da comunhão com o Senhor. E
em todo o conhecimento ampliado que nos for transmitido por
outros, tenhamos a graça de provar tudo por uma consciência
exercitada diante de nosso Deus e inquirir a verdade como em
Sua presença. Que assim seja com os Teus santos, Senhor
bendito, cada vez mais! Amém.



Epístolas Gerais de Paulo
 

Nos Atos dos Apóstolos, lemos sobre o trabalho de um
evangelista; nas epístolas, sobre as instruções de um mestre,
dirigidas àqueles que já foram alcançados pelo evangelista.
Digo isso como a diferença característica entre os dois escritos; e,
portanto, muito apropriadamente, os Atos dos Apóstolos vêm
antes, ou têm precedência sobre, as epístolas dos Apóstolos.

Mas, por outro lado, cada epístola tem suas próprias
características distintas. E, de modo geral, isso é fácil de perceber,
e é isso que farei agora, ainda que brevemente, no que diz
respeito às epístolas de Paulo às diferentes igrejas.

Na Epístola aos Romanos, encontramos um relato completo e
ordenado sobre o evangelho, o mais precioso mistério ou
conselho e caminho de Deus, pelo qual Ele providenciou para
pecadores miseráveis e arruinados por si mesmos, manifestando
a Sua própria glória, assegurando a santidade e excluindo a
vanglória, ao mesmo tempo em que coloca o pecador que crê
em Jesus no relacionamento mais elevado e querido Consigo
mesmo. Isso é feito nos capítulos 1 a 8. Em seguida, nos capítulos
9 a 11, temos um volume maravilhoso sobre verdades proféticas
ou dispensacionais; e, por fim, exortações morais aos santos,
dirigidas a eles de forma pessoal e abrangente.
De forma muito apropriada, esta primeira epístola cumpre o ofício
de mestre. Aos que já foram vivificados, o Espírito, por meio de
Paulo nesta epístola, ensina o caminho de Deus com maior
perfeição. Esta é a Epístola aos Romanos.

Nas Epístolas aos Coríntios, que se seguem, somos apresentados
às corrupções nos santos e às repreensões, admoestações e
correções do Espírito no apóstolo.



Os coríntios eram um povo escolástico e racional, mais saduceu
do que farisaico na tendência de sua mente (se me permitem
falar dos gentios na linguagem dos Judeus). Eles foram tentados
a tirar proveito dos dons que desfrutavam; usando-os para se
exaltarem a si mesmos, em vez de ministrarem para a edificação
de seus irmãos. Haviam caído em um triste estado de
relaxamento moral e discussão especulativa de doutrinas,
caminhando rapidamente para a ruína; e haviam sido enganados
por alguém que tinha vantagens na carne, em suas circunstâncias
e condições mundanas, e que estava desviando a atenção deles
de Paulo para si mesmo.

Essa situação pode ser constatada nas duas epístolas que lhes
foram dirigidas. E a confrontação dessa situação, bem como a
resposta a certas perguntas que lhe haviam sido enviadas (por
curiosidade, ao que parece, típica de um intelecto coríntio),
constituem o conteúdo dessas epístolas.
Mas a corrupção opera de diversas maneiras. O homem de Deus
precisa estar atento a partir de muitas torres de vigia, se quiser
conhecer, como ele deveria, todas as aproximações do inimigo.

Portanto, na Galácia vemos uma forma de corrupção muito
diferente daquela que vimos em Corinto. Não havia judaização em
Corinto – nenhum fermento do fariseu, como mencionei, mas
muito do fermento do saduceu; sim, e também de Herodes, que é
mundanismo. Mas entre os irmãos da Galácia, por outro lado, era
o fermento do fariseu que estava agindo, e agindo
poderosamente.

A religião das ordenanças havia sido reavivada entre eles. A lei,
em algumas de suas formas sutis, foi retomada. Buscava-se uma
aparência de perfeição na carne. Tendo começado no Espírito,
agora seriam aperfeiçoados na carne. Eles observavam dias,
meses, tempos e anos – os rudimentos do mundo, os elementos
da economia legal; e o apóstolo temia isso. Ele precisava
trabalhar novamente por eles, para que Cristo pudesse
novamente ser tudo para eles, “formado” neles; e para que



escapassem dos fascínios e embaraços de um santuário carnal e
mundano.

Na Epístola aos Efésios, encontramos uma outra condição de
coisas, inteiramente diferente. Não se trata de um estado de
relativa ignorância que necessitava de instrução ordenada, como
a que encontramos em Romanos; nem de um estado de
relaxamento moral, como o contemplado na Epístola aos
Coríntios; nem de um estado de erro doutrinal que se aproxima
do abandono de Cristo, como na Galácia. Tudo está bem, calmo e
sem distrações em Éfeso, pelo menos até onde a epístola
pressupõe; e, consequentemente, o apóstolo está livre para
revelar verdades mais profundas e elevadas aos santos ali
presentes. E é isso que ele faz. Ele expõe as prerrogativas do
nosso chamamento em Cristo, desvendando o mistério da Igreja e
dirigindo-se aos santos quanto aos seus deveres, serviços e
virtudes de acordo com esse chamamento, e quanto ao seu
relacionamento uns com os outros.
Nesta epístola, portanto, vemos antes o profeta, aquele que, sob a
inspiração do Espírito Santo, revela as profundezas de Deus e
assume esse lugar e essa importância entre os dons; como lemos:
“E Ele mesmo deu uns para apóstolos, e outros para profetas, e
outros para evangelistas, e outros para pastores e doutores,
Querendo o aperfeiçoamento dos santos, para a obra do
ministério, para edificação do corpo de Cristo”. Certamente tudo
foi inspiração, mas isso assume, nesta epístola, a forma de um
profeta.

Na Epístola aos Filipenses, encontramos em Paulo o pastor. Havia
um vínculo pessoal muito afetuoso entre ele e eles.
Pessoalmente, creio que os filipenses eram os mais próximos de
Paulo, assim como João fora do Senhor. Acima de todos, os
filipenses se comunicaram com Paulo do início ao fim, durante
sua pregação no exterior e agora em sua prisão. O coração de
Paulo era profundamente afeiçoado a eles. Mas ele tinha motivos
para temer que algumas desavenças tivessem começado entre



eles, alguns ciúmes pessoais, reservas e distanciamento
(infelizmente, algo muito comum até hoje!); e Paulo lhes escreve
uma carta pastoral com essa apreensão no seu coração. Contudo,
devido à sua intimidade com eles e à proximidade da comunhão
entre eles; devido ao amor que sentia por eles e à graça que
neles havia, ele lhes escreve com notável ternura e consideração.
Em nenhuma outra epístola encontramos uma expressão tão
fervorosa de afeição pessoal.

E sendo pastoral em vez de instrutiva, não há ordem de
pensamento doutrinário nesta epístola. Ela foi escrita segundo um
método mais livre.
Na Epístola aos Colossenses, que vem em seguida, vemos um
povo que, assim como os Gálatas (pelo menos em certa medida),
havia sido enredado por princípios judaizantes. Mas, no caso
deles, isso não se dava de forma tão grosseira quanto entre os
Gálatas. Esses princípios estavam afastando os santos da Galácia
daquela fé simples no Senhor Jesus, que nós, pecadores,
devemos ter n’Ele; esses mesmos princípios estavam impedindo
os santos de Colossos de fazer uso de Cristo e de prosseguir com
Cristo da maneira como os santos devem fazer. O apóstolo,
portanto, muito oportunamente, os instrui sobre a plenitude de
Cristo; advertindo-os (como era necessário), mas também
ensinando-lhes sobre a perfeição deles n’Ele, que eles não
precisavam de nada além do que podiam obter n’Ele; e que,
tendo começado com Ele, deveriam prosseguir com Ele; estando
enraizados n’Ele, assim deveriam ser edificados n’Ele.

Aqui temos o pastor e o mestre juntos (sob plena inspiração do
Espírito Santo), tanto advertindo como instruindo. Que variedade!
Certamente, estas Epístolas aos Romanos, aos Coríntios, aos
Gálatas, aos Efésios, aos Filipenses e aos Colossenses nos
ensinam quão diversas podem ser as necessidades dos santos,
quão profundas as sutilezas de seu inimigo e quantas torres de
vigia o Espírito graciosamente ergueu para nosso uso, para que
possamos subir nelas e obter vantagem diante das investidas de



nosso adversário. E elas nos ensinam ainda que, se o Espírito de
Deus é como um Evangelista em Atos, Ele se manifesta de
diversas maneiras, ou preenche Seus vasos nas epístolas, como
um Profeta, um Mestre ou um Pastor, de acordo com as
necessidades dos santos.

Contudo, ainda temos que considerar as Epístolas aos
Tessalonicenses. Elas são as últimas na série ou sucessão dessas
epístolas gerais de Paulo, ou suas epístolas às igrejas, e têm seu
próprio caráter, assim como cada uma das outras.
Nas pessoas a quem são dirigidas, vemos uma fé eminente e
distinta – uma fé que foi provada por sofrimentos, além de
qualquer outra em nome da verdade,. Consequentemente, elas
são muito encorajadoras. O apóstolo, caracteristicamente, é um
exortador, como eu o chamaria, e nessas epístolas (como diz
Romanos 12) “o que exorta faça-o com dedicação” (ARA). Ele
encoraja a Igreja sofredora dos tessalonicenses, falando-lhes
muito sobre a vinda do Senhor, que é o devido e apropriado
consolo daqueles que sofrem com Ele e por Sua causa neste
mundo mau e rebelde. Não há, portanto, nenhum método
doutrinário nessas duas epístolas. Elas são escritas
principalmente em espírito de compaixão, segundo a graça de
alguém que exortava ou encorajava um povo provado e sofredor.
Mas elas transmitem instrução sobre esta grande verdade da
vinda do Senhor, além do que os tessalonicenses já haviam
alcançado; instrução, também, muito adequada para levar adiante
o ministério de conforto e empatia de um exortador, como o
apóstolo é nessas epístolas.

Contudo, em meio a tudo isso, ele precisa erguer uma nova torre
de vigia. Precisa advertir seus honrados tessalonicenses para que
não permitam que “a bem-aventurada esperança” (a vinda do
Senhor) seja corrompida ou deturpada entre eles. Pois é verdade,
e não é incomum, que as melhores coisas, assim como as
melhores pessoas (falo como homem), ainda estejam em perigo.
Não havia um grupo de santos mais renovado, promissor e



abundante em bem-aventurança do que os da Galácia. Eles
teriam dado seus próprios olhos por Paulo. Mas, quando ele lhes
escreveu, teve que repreendê-los severamente e dizer-lhes na
cara que estava em dúvidas quanto a eles. Portanto, não há
verdade mais preciosa para o santo do que aquela que os
tessalonicenses sustentavam: a perspectiva da vinda do Senhor e
o anseio da alma por ela. Mas até isso estava em perigo, para que
a carne não se aproveitasse disso e a corrompesse, e os santos
que a possuíam, e a amavam não se tornassem ociosos e
negligentes quanto ao dever presente e à honesta e necessária
diligência. Assim, aqui, digo novamente, temos outra torre de vigia
erguida e outra voz de advertência levantada em meio às
corrupções pelo Pastor de Israel, que jamais tosquenejará nem
dormirá, mas vela pelo Seu rebanho dia e noite.

Assim, decidi examinar rapidamente as epístolas gerais de Paulo:
refiro-me às suas epístolas dirigidas às congregações ou igrejas
de santos, e não a indivíduos, como Timóteo, Tito e Filemom.
Cada uma delas, como posso afirmar após analisá-las, serve a um
propósito específico; mas o homem de Deus necessita de todas
elas, vivendo, como deve viver, de toda palavra que procede da
boca de Deus.
O caráter do autor destas epístolas transparece em cada uma
delas, e a atitude de sua alma, por assim dizer, é sem dúvida
moldada pela condição da Igreja à qual se dirigia. Ele ocupa a
posição de mestre ao escrever aos Romanos. É o pai espiritual
aflito ao se dirigir aos Coríntios. É o reprovador veemente, zeloso e
indignado ao escrever aos Gálatas, resgatando e defendendo um
tesouro precioso e valioso que ele percebeu que estava em
perigo nas mãos daqueles que deveriam tê-lo guardado e
protegido. Ele está no alto, sentado em um mundo de Glórias,
contemplando-o e pensando no amor que o trouxera até ali, ao
escrever aos Efésios. É o amante sincero dos Filipenses, temeroso
da menor coisa que ameaçasse manchar ou perturbar um povo
tão amado. É o vigia ansioso no meio dos Colossenses. E ele é o



conselheiro e consolador profundamente interessado e compassivo,
enquanto escreve suas cartas aos Tessalonicenses.

O estilo e o espírito que se adequariam a esses diferentes
caracteres, ou a essas diferentes atitudes de alma, podem ser
descobertos no apóstolo, conforme ele escreve. E tudo isso
certamente nos mostra que, por meio do Espírito, ele estava
atento ao seu tema, bem como o dominava – não um mero
escritor, mas um escritor vivo. E isso me faz lembrar das palavras
de outro autor, que muito me regozijei anteriormente. Falando dos
diferentes escribas, de Moisés a João, empregados pelo Espírito
de Deus para a escrita das Escrituras, ele diz: “Estamos longe de
ser indiferentes a esses traços humanos que se acham por toda
parte impressos nas Escrituras Sagradas. É com profunda gratidão
e crescente admiração que consideramos esse caráter vivo, real,
dramático e humanitário que resplandece com tanto poder e beleza
por todo o Livro de Deus. Temos a simplicidade sublime e inculta de
João; a energia comovente, intensa, inspiradora e argumentativa de
Paulo; o fervor e a solenidade de Pedro; a grandeza poética de
Isaías; a lira de Davi; as narrativas engenhosas e majestosas de
Moisés; a sabedoria sentenciosa e régia de Salomão. Sim, é tudo
isso. Foi Pedro, Isaías, Mateus, João ou Moisés, mas foi Deus. É Deus
Quem nos fala; mas moldado em forma terrenal, também é homem.
É homem, mas também é Deus. Quão grandemente nos encanta
essa abundante humanidade e toda essa personalidade com a
qual a divindade das Escrituras está revestida, lembrando-nos de
que elas são a expressão da comovente voz do Salvador de nossa
alma, Ele próprio possui um coração humano no trono de Deus,
embora assentado nas alturas, onde os anjos O servem e O adoram
para sempre.” E ele acrescenta: “Assim deveria ser a Palavra de
Deus; como Emanuel; cheia de graça e verdade; ao mesmo tempo
no seio de Deus e no coração do homem; poderosa e compassiva;
celestial e humana; exaltada e humilde; imponente e familiar; Deus
e homem.”
Confesso que muito me agrado disso. Mas acrescentarei agora
apenas mais uma coisa, ao encerrar esta breve palavra sobre as



epístolas de Paulo às igrejas. É segundo o padrão da graça divina,
desde o princípio, esperar com paciência pelo homem. Essas
epístolas são um testemunho mais pleno disso. O Espírito de
Deus está esperando pelas igrejas, encontradas, como estavam,
em diferentes formas de erro e perigo, buscando recuperá-las,
corrigi-las e restaurá-las; assim como a mão de Deus estava
fazendo nos primeiros dias de Israel, como vemos no Livro dos
Juízes, e novamente (com a casa de Davi) em 2 Crônicas; e
também como o próprio Senhor Jesus vinha fazendo com a Sua
geração no Evangelho segundo Mateus, aguardando em paciente
ministério a adoração ao Senhor. E assim é nessas epístolas. O
mal e o erro estão presentes nas igrejas; mas o Espírito, por meio
do apóstolo, admoesta, repreende, instrui, se porventura puder
restaurar. A escavação e a adubação continuam. Mas há medida
até mesmo na paciência de Deus. A justiça exige isso; e assim, na
Segunda Epístola a Timóteo, podemos ver a casa, a grande casa
(em certo sentido, a casa de Deus), arruinada e rejeitada. Mas “O
conselho do SENHOR permanece para sempre; os intentos do
Seu coração de geração em geração”. O vaso se estraga na roda,
nas mãos do Oleiro; mas o Oleiro, em Seu direito soberano sobre
o barro, faz outro vaso como Lhe aprouver.

Nota: Permitam-me acrescentar, para que não haja mal-
entendidos, que quando me refiro ao apóstolo como mestre em
uma epístola, como pastor em outra, como profeta em outra, e
assim por diante, quero dizer simplesmente que a inspiração que
o preenchia e guiava em cada pensamento e palavra, lhe
conferia, em cada ocasião, o caráter que era adequado a ela. Ele
escrevia não apenas como alguém com dom, mas como alguém
inspirado. Disso eu tenho certeza e reconheço.



Romanos
 

Logo no início desta epístola, nos é dito que o que Deus busca do
pecador é “a obediência da fé”. Poderíamos julgar,
religiosamente, que o amor e seus serviços seriam mais aceitáveis
para Ele. Mas não é a conformidade com a lei nem a
demonstração de amor que Deus espera de nós, pecadores
perdidos, mas sim “a obediência da fé”. E, ao refletirmos sobre
isso, percebemos que esta é a única forma de obediência que um
pecador pode prestar e que Deus aceita. Ele é honrado como
Salvador pela nossa fé, e isso Lhe confere uma glória mais rica do
que qualquer honra que pudéssemos ter prestado pela
conformidade aos Seus estatutos como Legislador, pois ela O
reconhece e O honra tal como Ele Se revela na graça do
evangelho, e, ao obedecê-Lo, assim O honramos a Ele próprio. Os
primeiros capítulos da nossa epístola abordam este tema
grandioso, tratando da fé que desperta pela primeira vez em um
pecador. E como o capítulo 1:5 continua a narrar, essa obediência
da fé que o pecador que recebe o evangelho presta a Deus é
“pelo Seu Nome”, o que certamente indica como a Sua glória
está envolvida nisso, e que é a mais bem-vinda honra que o Seu
Nome pode receber de um pecador arruinado que está sendo
conduzido, por meio da reconciliação que é proclamada no
evangelho, de volta a Si mesmo. E aprendemos ainda com essas
palavras iniciais de nossa epístola (v, 17) que essa fé assim
exercida possui a mais alta dignidade de que uma criatura é
capaz, isto é, “a justiça de Deus”. A criatura não pode estar
revestida de dignidade mais maravilhosa do que esta.
É nessa conexão que aprendemos, no capítulo 3:22-26, que o
Objeto ao qual a fé se apega para obter essa justiça divina é
“Jesus” e o Seu “sangue”. Um Salvador crucificado é sempre o
Objeto que a fé apreende e a Quem ela se apega. Aprendemos
ainda que “a justiça de Deus”, na qual este pecador crente se



encontra, é encontrada “pela fé em Jesus Cristo” e é “para todos
e sobre todos os que creem”. É uma grande bênção saber disso.
Se Deus recebe a Sua mais alta glória vinda da fé de um pecador,
esse pecador recebe vinda de Deus a mais alta dignidade que é
possível um homem possuir. Isso o torna o que ele é. Isso o coloca
em sua devida forma e personalidade diante de Deus. E a fé no
sangue de Cristo apreende isso. Sob o olhar da fé, Deus
estabeleceu uma propiciação – um propiciatório. A fé,
permanecendo ali, aprende que Deus é Justo e, ao mesmo
tempo, Justificador. Seu trono é mantido em justiça pelo sangue
que ali é aspergido. A morte do Filho de Deus deu àquele trono
tudo o que ele exigia, consumando a reconciliação ao manter a
justiça e, ao mesmo tempo, respondendo pelo pecado. E assim, o
Deus bendito, no evangelho da Sua graça, proclama que foi
encontrada plena satisfação para atender a todas as Suas justas
exigências sobre o pecador. A justiça clamava por juízo sobre o
pecado, mas a graça provê ao pecador um abrigo no propiciatório
manchado de sangue. E a fé faz uso dele. Ela aceita o dom de
Deus. O pecador que crê invoca a Sua resposta e é salvo. E assim
é que a fé se torna o primeiro elo entre Deus e a alma.

Esta doutrina nos expõe e nos humilha, pois revela quão
incuravelmente e irremediavelmente maus somos em nós
mesmos e sob a lei. Ela “exclui a jactância (vanglória)”, pois,
embora nos assegure que somos feitos “justiça de Deus”, que
temos o lugar de “filhos”, com paz, graça e gozo presentes, com
a possessão do amor de Deus em sua plenitude imensurável, não
deixa espaço para o pecador se vangloriar, pois tudo vem da
graça. Assim, ao mesmo tempo que nos concede, também nos
nega. Estes são alguns dos grandes fatos que nos são ensinados
nos capítulos 1 a 5 desta epístola. Tudo isso manifesta e glorifica a
Deus, e ao mesmo tempo revela as glórias morais desta preciosa
doutrina da fé. O evangelho apresenta Deus na plenitude de Sua
graça e justiça combinadas a toda a Sua criação nas mais
elevadas formas de glória moral. Revela-O como o Autor de toda
a obra e o Herdeiro de toda a glória. E O apresenta assim tanto a



Judeus quanto a gentios. Pois, em resposta à pergunta: “É
porventura Deus somente dos Judeus?” A palavra é: “Também
dos gentios, certamente”. Essa verdade da justificação pela fé
nunca é tratada como uma mera proposição escolástica. É a
religião da confiança pessoal e imediata em Deus, de um pecador
convicto, desfrutada por um título que o próprio Deus escreveu
para ele.

Em Romanos 3-4, a morte de Cristo é apresentada como
consumando a reconciliação e mantendo a justiça ao responder
pelo pecado, e o pecador que se apega a isso é justificado. O
capítulo 5 o coloca em paz diante de Deus, dando-lhe acesso a
um estado presente de graça e proporcionando uma esperança
segura de glória. Apresenta uma razão pela qual ele pode se
gloriar nas tribulações do caminho; o introduz ao amor perfeito de
Deus, fala sobre seu interesse na vida presente de Cristo após a
morte e revela o próprio Deus como a fonte de seu regozijo.
Romanos 6-8 narra a libertação do pecador crente do pecado
como senhor, da lei como marido e da carne como lei do seu ser.
Em nosso estado não regenerado, o pecado era nosso senhor e
nós seus servos voluntários. Mas a morte dissolveu o vínculo e
libertou o cativo, “porque aquele que está morto está justificado
do pecado”. O antigo senhor não tem mais poder sobre nós. Não
somos mais seus servos. Este é o maravilhoso ensinamento do
capítulo 6. E no capítulo 7, o crente, como alguém que morreu e
ressuscitou com Cristo, é liberto da lei como marido. Pois a lei se
dirige àqueles que estão vivos na carne, mas o crente, tendo
morrido com Cristo, está livre de suas exigências e agora age sob
as virtudes d’Aquele a Quem, na ressurreição, está unido. No
capítulo 8, ele é visto “em Cristo”, onde não há condenação;
liberto da lei do pecado e da morte, não mais “na carne”, mas em
Cristo, com o Espírito de Deus habitando nele, vivendo em triunfo,
“mais que vencedor” por meio d'Aquele em Quem agora está
diante de Deus. Assim, nesta epístola, temos a glória moral do
evangelho de Deus exposta e comprovada, com seus benditos



resultados para a fé evidenciados na condição presente de todos
os pecadores que creem.

O propósito desta grande epístola, ao menos em suas partes
doutrinárias, é expor as excelências da graça de Deus e daquela fé
no pecador que apreende e desfruta das bênçãos que a graça
traz.
Em Romanos 1-8, vemos o conselho divino e o caminho de Deus
expostos, nos quais pecadores perdidos são trazidos de volta a
Deus e colocados em paz diante d’Ele, em íntima comunhão
Consigo mesmo, tudo pela graça. E a linguagem ao final desta
seção da epístola é um triunfo da consciência em virtude das
riquezas da graça de Deus e da obra de Cristo.

Em Romanos 9-11, onde somos instruídos nos conselhos e na
sabedoria de Deus em Seus atos dispensacionais, o
entendimento alegre e instruído dos santos triunfa sobre as
riquezas da sabedoria e do conhecimento de Deus. Assim, quer
seja o segredo da paz que o sangue de Cristo comprou e o
relacionamento que a graça concede, seja a glória que a graça
coloca diante dele, tudo é de Deus e tudo é da graça sem limites.



1 Coríntios
 

Os santos de Corinto, embora ricamente dotados de
conhecimento e com os dons do Espírito abundantemente
exercidos entre eles, haviam se tornado “carnais”. Estavam dando
vazão à sua mente e aos seus gostos humanos. Um apreciava a
ousadia natural de uma certa classe de mestres, outro admirava a
eloquência mais suave de outros; haviam permitido que a mente
natural deles guiassem seus pensamentos e usassem sua língua.
Um dizia: “Eu sou de Paulo”; outro, “Eu sou de Apolo”. Tudo isso
era andar “segundo os homens” e se gloriar na carne. O apóstolo,
portanto, expõe a inutilidade da carne e sua incapacidade por
meio de vários testemunhos. Primeiro, pela Escritura, que diz de
toda a sua sabedoria: “Onde está o sábio? Onde está o escriba?”.
Segundo, pela Cruz de Cristo, que, quando apreendida
corretamente, mostra o fim da carne. Terceiro, pelo evangelho,
que ele havia pregado entre eles, que demonstrava que a
sabedoria da carne havia se provado “loucura diante de Deus”.
Em quarto lugar, pelos materiais com os quais Deus formou a
Igreja em Corinto – “que não são muitos os sábios... nem muitos
os nobres” da Terra que foram chamados. Tudo isso os gregos,
com seu amor natural pelo aprendizado, haviam esquecido. O
apóstolo, como pregador, não havia vindo entre eles dessa
maneira. Ele não havia satisfeito seus gostos carnais, nem no
conteúdo nem na forma de seu ministério entre eles. Sua
mensagem era “Cristo crucificado”, que é o fim da carne. Seu
ministério não se baseava na sabedoria carnal, mas no poder do
Espírito de Deus. Por essa razão, os homens – os príncipes do
mundo – homens em seu mais alto nível de refinamento e
civilização, não haviam recebido a mensagem.
Toda a sua “glorificação na carne” era, portanto, inconsistente com
tudo o que haviam ouvido dele como seu “pai em Cristo”. Eles
estavam se entregando ao espírito de reis na Terra, enquanto



aquele que os havia gerado por meio do evangelho era um
estrangeiro e enfrentava a oposição daqueles que tinham a
mentalidade com a qual eles se gloriavam. Em tudo isso, eles
provaram que estavam se entregando aos seus gostos naturais e
andando “segundo os homens”. Eles precisavam ser
repreendidos e restaurados a uma energia renovada de vida
espiritual da qual haviam se afastado. Também haviam se tornado
moralmente negligentes. Se a parte intelectual de sua natureza
havia sido satisfeita, assim o seu senso moral havia se tornado
frouxo, como nos informa o capítulo 5. Estavam descansando
tranquilos enquanto o pecado reinava em seu arraial. Acã estava
lá, mas nenhum Josué havia chorado. Permitiam o mal sem que
houvesse um Fineias para agir em nome de Deus para purificar a
congregação. Tudo isso era maldade: revelava um baixo estado
espiritual e falta de zelo pela honra de Deus entre eles.

No capítulo 6, eles demonstram o quão pouco exerciam suas
funções no Senhor e suas faculdades no Espírito, no julgamento
de seus irmãos, embora, em perspectiva, fossem chamados a
julgar homens e anjos.
No capítulo 7, eles fizeram perguntas que demonstravam a
curiosidade e o intelecto de um povo, em vez de uma
espiritualidade. O apóstolo responde a essas perguntas de uma
maneira que revela o quão pouco eles se comportavam como um
povo celestial, vivendo acima do nível do mundo. Ele lembra a
eles que “o tempo se abrevia” e que “a aparência deste mundo
passa”.

Nos capítulos 8 a 10, o apóstolo os acusa de falta de
consideração uns pelos outros, agindo por conta própria, como
pessoas que falam, e não segundo os princípios da graça. Eles se
entregavam aos prazeres que seu conhecimento lhes permitia,
sem se preocuparem suficientemente com as exigências do amor.
Isso era mais uma prova de uma condição de alma relaxada. O
conhecimento, e não o amor, guiava seus caminhos, e isso
sempre testemunha uma acomodação egoísta e uma indulgência



carnal, tão contrária à energia de uma vida no Espírito. E assim,
em meio a uma solene exortação sobre esse assunto (caps. 9 e
10), ele usa as palavras: “Aquele, pois, que pensa estar em pé
veja que não caia” (ARA). Ele os chama a uma vigilância e energia
renovadas na corrida, lembrando-os de que, embora todos
corram, “um só leva o prêmio”, e os exorta a correrem “de tal
maneira que o alcanceis”, e não serem “reprovados” por falta de
disciplina própria.

No capítulo 11, o apóstolo trata da maneira como eles
observavam a ceia do Senhor. Aqui, novamente, eles haviam se
tornado relaxados e indulgentes consigo mesmos, vivendo
segundo a natureza, sem esperar uns pelos outros, mas cada um
comendo a sua própria ceia, um com fome, outro embriagado;
deixando de considerar o que era devido ao Senhor.
Os capítulos 12 a 14 mostram como, sendo um povo grego e
intelectual, outra questão se tornou uma armadilha na qual
caíram. Os dons espirituais passaram a ser valorizados de acordo
com sua atratividade, em vez de seu valor para a edificação. Eles
os usavam para uma mera demonstração de poder e como
ocasião para rivalidade, permitindo assim que o inimigo
pervertesse seu uso. O dom de “línguas” era exercitado sem
levar em conta seu verdadeiro valor para a edificação piedosa.
Tudo isso era mal, tinha o cheiro da carne, não do Espírito.

No capítulo 15, eles são acusados de transformar o mistério da
ressurreição em assunto de filosofia especulativa. O relaxamento
da alma e a indulgência na liberdade da mente carnal se
manifestam em tudo isso e suscitam a repreensão do apóstolo e
sua exortação revigorante para “Vigiai justamente [Acordai para
a justiça – AIBB]” e retornar ao conhecimento superior de Deus,
abandonando as más conversações que os corrompiam.

No capítulo 16, ele os exorta, dizendo: “portai-vos varonilmente”,
e a agirem com a energia e a graça de uma mente superior,
segundo a lei do amor. E se a arrogância grega os tentasse a
desprezar Timóteo por causa de sua juventude e falta de



ensinamentos clássicos, como eles naturalmente valorizavam,
eles são advertidos a não o desprezarem, pois ele tinha
credenciais superiores como alguém que havia sido diligente na
“obra do Senhor”, seguindo o próprio exemplo do apóstolo. Com
notável aprovação, ele menciona a “casa de Estéfanas”, cujos
membros haviam se dedicado “ao ministério dos santos” com
verdadeira energia – uma exceção notável à condição geralmente
relaxada dos santos em Corinto.

A epístola como um todo é valiosíssima, não apenas por nos
orientar em situações que ainda podem surgir entre os santos,
mas também por mostrar, de modo geral, o quanto o Espírito zela
para que caminhemos com diligência espiritual, não segundo a
carne ou conforme os costumes do mundo, mas como os
santificados em Cristo, na confissão do Seu Nome como Salvador
e Senhor.



2 Coríntios
 

Em meio aos temores e advertências do Espírito a respeito das
Igrejas, podemos observar que Ele está alarmado por elas por
diversos motivos, expressos em diferentes epístolas e por
diferentes apóstolos.
1. Ele os adverte especialmente a respeito do Judaísmo, isto é, da

religiosidade, ou da observância de ritos e ordenanças. Esse
temor é expresso nas cartas à Galácia, a Colossos e a Filipos.

2. Ele teme por eles em relação à atuação de uma mente infiel, a
mente que, corrompida pelo raciocínio, nega os mistérios. Isso é
visto em 1 João 4:1; 2 Pedro 3:3-4.

3. Ele também teme por eles devido ao abuso da graça, ou
licenciosidade, a negação prática da piedade enquanto se
vangloriam da graça e da liberdade. Isso é visto em 2 Pedro 2 e
em Judas.

4. Ele também teme o mundanismo.
 

É essa última característica do temor que preenche a mente do
Espírito em relação aos santos ou às Igrejas, e que molda o
ministério apostólico, que me chamou a atenção em relação a 2
Coríntios.
Trata-se de um tipo específico de temor. Não é uma apreensão de
religiosidade, infidelidade ou licenciosidade corrompendo as
Igrejas; é algo formalmente distinto de cada uma dessas
apreensões. O estilo grego pode ter exposto os coríntios
especialmente a uma simples atração mundana, às pretensões
de um homem de refinamento, posição e independência, que
possuía muito na carne; isto é, por natureza e por circunstâncias,
que era atraente e ostentoso. Isso era mundanismo.



O temor em relação a Corinto não se devia à influência religiosa
ou judaizante. Tampouco era (pelo menos na segunda epístola)
proveniente da ação de uma mente infiel, ou dos caprichos de
uma natureza impura e lasciva, mas sim ao “deus deste século
[mundo – TB]” que o apóstolo temia.

Um certo homem parece ter ganho atenção, alguém que possuía
muito mais, tanto por natureza quanto por circunstâncias, do que
o apóstolo; e os santos de Corinto foram movidos com isso. Ele
era, creio eu, como se diz na linguagem moderna, um cavalheiro.
Tinha uma bela aparência e uma fortuna independente. Possuía
muitas vantagens desse tipo; e os coríntios estavam sob essa má
influência – em certa medida, haviam sido enganados. Estavam
olhando para as coisas segundo a aparência exterior. Estavam
tolerando um homem que se vangloriava de si mesmo, que os
dominava e que se aproveitava de algumas vantagens
mesquinhas e mundanas que possuía por natureza e
circunstâncias para se sentir importante.
Tal era a má condição contra a qual o apóstolo teve que
contender. A afeição e a confiança em relação a ele haviam
diminuído em certa medida, pois ele não possuía tais vantagens
para se vangloriar. E certamente ele tinha a firme intenção de não
se envolver com tais coisas. É verdade que ele seria independente,
assim como era o outro, mas isso deveria advir do seu trabalho
com as próprias mãos, não de rendimentos da fortuna, como
costumamos dizer. E embora tivesse certas coisas das quais
poderia se orgulhar na carne, ele se gloriaria, antes, em suas
fraquezas. Ele seria “fraco em Cristo”, isto é, em comunhão com
Aquele que foi “crucificado em fraqueza”, para que toda a sua
força fosse espiritual, ou seja, a força que vinha da ressurreição.

Esse homem aproveitou-se das vantagens naturais que possuía,
atribuindo a si a importância e o valor que tais coisas têm no
mundo. E alguns dos santos foram corrompidos. Mas contra tal
associação, Paulo protesta pois, no capítulo 6, ele diz: “Não vos
prendais a um jugo desigual”. E o modo de agir de Paulo é



exposto mais detalhadamente nos capítulos 10 a 12,
apresentando o seu próprio caminho como contrário ao do desse
homem.

E ao fazer isso, ao se oferecer como testemunha prática de um
caminho diferente daquele do homem do mundo, podemos notar
estes detalhes:
1. O apóstolo se recusa a conhecer a si mesmo, ou a ser

conhecido pelos santos, a não ser segundo a sua medida no
Espírito, e não como era por natureza ou na carne.

2. Ele se gloria apenas em suas fraquezas ou em dignidades que o
separam de toda estima mundana, como seu êxtase no paraíso;
pois o mundo não entenderia tal honra.

O apóstolo se apresenta como alguém assim, em contraste com
o homem que se gloriava na carne. Bem podemos entender quão
difícil é segui-lo por um caminho tal como esse, na disposição de
ser fraco para que possamos ser fortes; em sua decisão de
conhecer a Cristo na fraqueza da Sua cruz, para que toda a força
que ele conhecesse pudesse ser como a da ressurreição (2
Coríntios 13:4).
Ouso dizer que alguns foram tentados a menosprezar o ofício ou
apostolado de Paulo, porque ele não tinha a mesma vantagem,
segundo a carne, que os outros apóstolos tinham. Ele não havia
estado com o Senhor nos dias da Sua carne; e em sua própria
carne ele tinha um espinho. Isso pode tê-lo exposto ainda mais à
observação daqueles que julgavam segundo a carne. Mas o
apóstolo estava disposto a que seu ministério ou ofício
permanecesse sem o reconhecimento de nada que o mundo
pudesse apreciar. Ele valorizava apenas o poder de Deus, o poder
do Espírito que acompanhava seu ministério e que era capaz de
influenciar corações e consciências, poder que o ligava ao Senhor
na vida ou ressurreição.5

Todos os sinais de fraqueza segundo a avaliação humana se
reuniram ao redor do bendito Senhor no dia de Sua crucificação: a



deserção e a negação por parte daqueles que deveriam ter
permanecido com Ele, a inimizade do homem em todas as
formas em que pôde se expressar, o abandono de Deus, toda a
malícia e o propósito de Satanás. Essa foi a plena demonstração
de tudo o que havia de fraco, miserável e desprezível na avaliação
do mundo. Ninguém estava a favor de Jesus, tudo estava contra
Ele, e até mesmo a natureza parecia se unir contra Ele. Mas Paulo
desejava que seu ministério estivesse em plena sintonia moral
com o d’Ele.

De um modo geral, quanto a esta epístola, eu diria que ela
poderia se distribuir da seguinte forma:
Capítulos 1-2:13. Nesta passagem, o apóstolo fala sobre suas
provações no evangelho e responde às objeções feitas a ele por
não ter visitado Corinto uma segunda vez.

Capítulos 2:14-7:4. Isto é um parêntese. O apóstolo apresenta seu
ministério em várias de suas características.

Capítulo 7:5-16. Aqui o apóstolo retoma e continua o ponto de
onde havia parado no capítulo 2:13. Ele expressa seu regozijo nos
coríntios e na graça que havia neles.
Capítulos 8-9. Isto é bastante incidental.

Capítulos 10-13. O grande e principal propósito da epístola ocupa
estes capítulos. O apóstolo contempla o caminho de um certo
mestre prejudicial que havia adquirido influência em Corinto, e
insinua o fruto dessa influência; em grande medida, também,
exibindo seu próprio caminho como um mestre, em contradição
com aquele que então corrompia os santos.

Acredito que isso pode ser lido como uma análise geral da
epístola.
Gostaria de observar que o elogio do apóstolo aos coríntios no
capítulo 7, anterior à sua ampla e fervorosa repreensão nos
capítulos 10 a 13, pode nos lembrar da maneira como o Espírito Se
manifesta em Seus discursos às sete igrejas em Apocalipse; pois



em cada uma delas há um início com um elogio e, em seguida
(quando necessário), um aprofundamento na repreensão e na
condenação.



Gálatas
 

Creio que poderíamos descrever sucintamente esta epístola da
seguinte forma: “a Escritura” pelo ministério de Paulo agora,
como outrora pela voz de Sara, expulsando a escrava e seu filho
da casa de Abraão.
O apóstolo, para isso, primeiro comprova sua autoridade. E ele o
faz com perfeição nos capítulos 1 e 2, mostrando que recebeu
seu evangelho, pura e imediatamente, do próprio Deus, de uma
maneira que não admitia qualquer interferência humana; e que,
sob a plena autoridade consciente de um evangelho assim
recebido, ele já havia encontrado a escrava e seus costumes na
pessoa do apóstolo Pedro em Antioquia, e resistido a ela –
comprovando, assim, seu ministério presente em pequena escala,
por assim dizer; ou, como Sansão matando o leão a caminho da
cova dos filisteus na Galácia, quando encontraria um exército
deles.

Além disso, ele usa a experiência da própria alma deles e as
vozes das Escrituras referentes a Abraão e à lei como
testemunhas adicionais. Ele as utiliza, por assim dizer, para selar
sua autoridade para realizar esta grande obra em nome do
Senhor (cap. 3). E, mais ainda, ele mostra que o tempo havia
chegado plenamente, quando o Senhor havia amadurecido todos
os Seus atos dispensacionais até este exato momento de
expulsar a escrava e seu filho (cap. 4:1-7).

Nada poderia ser mais perfeito do que uma autorização assim
entregue, assim confirmada, assim selada e assim respaldada, se
posso falar assim, pelos próprios atos de Deus. O apóstolo,
portanto, com total tranquilidade e autoridade consciente,
encontra-se na companhia de Sara em Gênesis 21. Assim como
ela então conhecia o seu direito, sem licença do seu marido ou
um pedido de desculpas a quem quer que fosse, de exigir
sumariamente a expulsão de Agar e Ismael da casa, assim



também Paulo faz aqui. Ele mostra o que é a Agar moderna ou
mística – que é a religiosidade da mera natureza, ou um sistema
de observâncias e ordenanças, imposto ou revivido pelo homem
nas igrejas dos santos – essa formalidade de dias, meses, tempos
e anos, que gera o espírito de escravidão e impede a formação de
Cristo na alma, e aquele espírito de liberdade que Ele sempre traz
Consigo. E a expulsão desta Agar, esta escrava, da casa de
Abraão, ou das igrejas dos santos, ele exige com a mesma
decisão plena e implacável com que Sara exigiu a expulsão de
Agar, a egípcia, e de seu filho zombador (caps. 4:8; 5:12).

Mas, se me permitem dizer, a energia do apóstolo supera até
mesmo a de Sara. E isso é correto. É correto que, à medida que
avançamos nos caminhos e pensamentos revelados de Deus, e
passamos do tempo de Gênesis 21 ao tempo de Gálatas 5,
encontremos as energias e exigências do Espírito ainda mais
amplas e intensas. Frequentemente vemos isso. Estava escrito
antigamente: “Não jurarás falso” (ARA); mas, em um período
posterior, está escrito: “de maneira nenhuma jureis”.6 Portanto,
aqui, as exigências de Paulo são de certa forma maiores e mais
intensas do que as de Sara. Ela se contentou com a expulsão de
Agar e do menino, mas Paulo exige, além disso, que tudo aquilo
que lhes pertencia fosse removido da casa. Ele fará o que puder
para apagar todo vestígio de sua antiga residência ali. Ele
desejava eliminar por completo toda lembrança deles – os
próprios costumes que outrora observavam ali, seus hábitos e
modos de vida, e o espírito e temperamentos que nutriam e
praticavam; tudo isso ele queria que desaparecesse, assim como
eles próprios. Ele purificaria até mesmo o ar que sua respiração e
presença haviam difundido. Não apenas a religiosidade da carne
ele rigorosamente expulsa da casa, os rudimentos fracos e
pobres que mantinham a alma em cativeiro, mas também as
obras da carne, seus caminhos morais, suas vanglórias e energias.
Sim, e também sua presunção e altivez – seu desprezo por uma
pobre alma subjugada, por meio da vã ideia de sua própria
segurança. Contra tudo isso, e mais do que isso, Paulo ergue sua



voz, mais do que a de Sara, sem medir esforços para exigir que a
escrava, com tudo o que lhe pertence, assim como seu filho, seja
expulsa das igrejas dos santos, ou da moderna casa mística de
Abraão. E além disso, ele queria que aquela casa aprendesse e
praticasse hábitos exatamente opostos e contrários – os
caminhos do Espírito e não da carne, as coisas que convêm à
nova criatura em Cristo, e não aquilo que era inseparável da carne
(caps. 5:13; 6:10).

Ele então nos dá outro testemunho da importância que atribuía a
toda essa verdade, escrevendo esta epístola de próprio punho
(veja Rm 16:22). Pois a defesa dela exige mais vigor do que a sua
publicação (v. 11).
Ele, em seguida, expõe os propósitos morais ou interesseiros
daqueles que os estavam conduzindo de volta à circuncisão ou à
religiosidade, e ousa apresentar-se como alguém que conhecia o
poder do princípio oposto (veja capítulos 1:4; 6:14), com toda a
autoridade, também, como vinda de Deus, falando de paz a todos
os que se apegavam a esse princípio (vs. 12-17).

E ele conclui com uma despedida apropriada. Pois é o espírito
deles que ele encomenda à graça do Senhor (v. 18).

Considero que esses são os principais detalhes desta epístola. E,
de modo geral, posso dizer que há nela um tom de peculiar
decisão e fervor. O apóstolo sentia como se a própria cidadela
estivesse em perigo. Um porta-estandarte em Antioquia quase
desmaiara. Ele viera, por assim dizer, ainda sob o impacto daquela
visão, e precisava empunhar o estandarte do evangelho com
renovado vigor por causa disso, e avançar para a brecha como um
homem.
Foi um momento de profundo interesse, e ele não pôde deixar de
estar atento a isso. E embora não estejamos comissionados
exatamente como ele estava, incumbidos da verdade da
dispensação de uma maneira especial (1 Coríntios 9:17), ainda
assim estamos como que no cortejo deste grande embaixador,



para termos a mesma mente que ele e não darmos lugar em
submissão, nem por um momento, caso as minas que ameaçam a
cidadela forem colocadas novamente.



Efésios
 

O mistério da Igreja é revelado de forma especial na Epístola aos
Efésios. Ali, ela é mencionada sob dois títulos que lhe são
exclusivos: “o corpo de Cristo” e “a noiva de Cristo”.
Alguém disse de forma marcante: “Não é nos céus acima, nem na
Terra abaixo, nem nos próprios anjos, por mais brilhantes que sejam
as testemunhas do poder criador, que o caráter e os caminhos de
Deus se manifestarão nas eras vindouras: é na nova criação
redimida em Cristo, na Igreja e pela Igreja, que a multiforme
sabedoria de Deus será feita conhecida. Na Igreja, emanação mais
brilhante da mente divina, obra-prima da criação de Deus, toda
perfeição de luz, glória e beleza será manifestada; caso contrário,
ela seria indigna de seu elevado destino como a Noiva. As
profundezas e as alturas da graça, do amor e do poder de Deus
jamais serão conhecidas pelas hostes celestiais, até que
contemplem a Igreja, escolhida dentre a raça arruinada e apóstata
de Adão, não apenas trazida à mais íntima e doce intimidade da
filiação a Deus, mas exaltada à mais alta dignidade no céu,
participante da glória inefável de sua Cabeça ressuscitada.”

Certamente, essas palavras são boas para a edificação. Mas, além
disso, ao desvendar a graça e a glória nesta Epístola aos Efésios
(epístola que agora considerarei com um pouco mais de atenção),
podemos observar que há uma peculiar acumulação de
linguagem, se assim puder me expressar, como se o Escritor (o
Espírito) estivesse consciente da singular importância e dignidade
do tema que estava abordando. Lemos sobre “a glória da Sua
graça”, “as riquezas da Sua graça”, “as abundantes riquezas da
Sua graça”, “o louvor da Sua glória” e “o louvor da glória da Sua
graça”. É com esse estilo que os magníficos segredos desta
epístola são revelados. O cofre é conforme o tesouro.

E a visão dada do Senhor ascendido é apresentada a nós da
mesma forma. Como já foi observado por alguém, Marcos nos diz



que nosso Senhor foi elevado ao céu. A Epístola aos Hebreus nos
diz que Ele passou pelos céus. Mas esta epístola nos diz que Ele
ascendeu muito acima de todos os céus (Marcos 16:19 – JND;
Hebreus 4:14 – JND; Efésios 4:10 – TB). Que relato variado e
maravilhoso d’Ele! Mas o relato de Efésios é o mais magnífico,
pois dá ao Filho do Homem o mesmo lugar que é dado ao próprio
Deus em Deuteronômio 10:14.

E essa acumulação de linguagem, da qual falei, é preservada no
segundo capítulo, onde o Espírito Santo contempla os objetivos
dessa elevada vocação, e não, como antes, a natureza da própria
vocação. Ele toma conhecimento de nós, pecadores, em duas
condições: mortos e separados; mortos em nós mesmos e
separados de Deus – e então nos Ele vê transformados nas
condições opostas de vida e proximidade. Mas Ele acumula
linguagem, ao tratar dessas coisas, como fizera antes. Os termos
são multiplicados, as descrições são repetidas de maneira
elaborada, para que todas essas condições às quais somos
apresentados, e cada uma delas separadamente, possam ser
apreendidas com grande ênfase por nossa alma. O estado de
morte em que jazíamos por natureza era terrivelmente completo;
o estado de vida para o qual agora somos trazidos é completa e
eternamente perfeito. Nossa condição de distância de Deus, na
qual a graça nos encontrou, é descrita como sendo tal que nada
poderia ultrapassá-la – nossa condição atual de proximidade com
Ele é tal que somente o próprio Filho poderia ter desfrutado, por
assim dizer, antes de nós.
Mas, ainda mais, a característica da bênção da Igreja é esta: que
eles estão em Cristo. Os santos de tempos anteriores, como
vimos, terão um destino celestial; mas a vocação da Igreja é
celestial, em Cristo e com Cristo.

A palavra “em” aparece ali de forma notável – e está sempre em
“Cristo”. No decorrer das maravilhosas revelações ali feitas,
aprendemos que, tendo sido vivificados juntamente com Ele,
agora estamos assentados nos lugares celestiais n’Ele.



Tendo ascendido dessa forma, também nos é ensinado que, lá no
alto, somos abençoados com todas as bênçãos n'Ele.

E novamente – somos aceitos n’Ele, o Amado – feitos objetos de
amor pessoal, bem como abençoados com todas as bênçãos
espirituais.
E novamente: N’Ele, Deus fez abundar para conosco em toda a
sabedoria e prudência [inteligência – JND], revelando-nos os Seus
pensamentos e o Seu beneplácito [bom prazer – JND] com
relação aos séculos vindouros; dando-nos a posição de amigos.

Assim é conosco agora. Mas essa mesma Escritura olha para o
futuro e para o passado, e nos mostra o interesse que tínhamos
“em Cristo” antes que o mundo existisse, e o que teremos “n’Ele”
quando o mundo tiver cumprido seu curso. Antes que o mundo
existisse, aprendemos que fomos “escolhidos” n’Ele e
“predestinados” à adoção como filhos. E quando o mundo acabar,
e as dispensações tiverem concluído sua manifestação e
encerrado sua maravilhosa história, aprenderemos que nós
seremos herdeiros n’Ele e com Ele nesse grande novo sistema, “o
mundo futuro”, no qual todas as coisas serão reunidas sob Ele
como seu Cabeça.

Este é, de fato, um grandioso tema: nossa eterna porção em
Cristo, nossa posição n’Ele, com os conselhos que a
estabeleceram antes que o mundo existisse, a elevada condição
e prerrogativas em que agora nos coloca, e a porção que nos será
transmitida nas eras vindouras. E toda essa excelente herança nos
pertence simplesmente porque agora cremos ou confiamos n’Ele.
Mas aquilo que fora assim “escolhido em Cristo” desde antes da
fundação do mundo, estava “oculto em Deus” até ser revelado
pelo Espírito aos profetas do Novo Testamento. E a revelação
disso completou a Palavra de Deus (Colossenses 1:25 – JND). Foi a
revelação final e culminante, feita de modo especial por meio de
Paulo, o apóstolo dos gentios. A Igreja é chamada ao mais alto
lugar de dignidade, e sua revelação se encontra no último, o mais



recente, lugar nas comunicações de Deus. Sim, a Igreja foi
revelada por último. O apostolado gentio a trouxe à luz. Embora
escolhida em Cristo antes do mundo, e escondida em Deus por
eras e desde os tempos antigos, agora ela se apresenta revelada,
a coroa de todos os Seus propósitos, assim como é a última de
todas as Suas comunicações.

Nesta Epístola aos Efésios, o pecador já foi resgatado pelo sangue
de Jesus. Os pecados são perdoados – e os santos, assim além
do julgamento, são chamados a ouvir, até que a sublime vocação
da Igreja em Cristo Jesus, sob as abundantes riquezas da graça
de Deus, como a salvação de Deus no Mar Vermelho, se revele
aos seus ouvidos. Basta que ouçam. Se falam de
responsabilidade, ela é esta: ouvir, aceitar, ser feliz e agradecido,
porque tudo isso é o que é, e o Deus de toda a graça é para eles
o que Ele é. E o apóstolo, que lhes ensina esses ricos e
maravilhosos segredos, apenas ora por eles, para que, ao
ouvirem, tenham coração capaz de entender.
Suas orações por eles, seja no primeiro ou no terceiro capítulo,
nos dão outros exemplos dessa acumulação de linguagem, da
qual já falei, e que é tão expressiva da consciência de ter que
tratar com temas e pensamentos de peso e dignidade muito
peculiares.

Ao entrarmos no quarto capítulo, deparamo-nos com algo
maravilhoso à sua maneira, semelhante ao que já vimos.

O cativeiro do homem sob o domínio da antiga serpente, em
Gênesis 3, foi completo. A mentira de Satanás foi aceita, o homem
tornou-se pecador, separado de Deus e perdido; o Éden foi
perdido, o solo foi amaldiçoado, o homem e a mulher submetidos
à punições, e Satanás, como mentiroso e errante, percorria a face
da Terra.
Essa história mais antiga do cativeiro do homem é mencionada
brevemente em Efésios 4, como um contraste. O próprio
capturador, com todo o seu exército, agora está feito cativo (uma



multidão cativa), e o Libertador do homem triunfou sobre ele,
expondo-o publicamente, como diz outra passagem semelhante
da Escritura (Colossenses 2). Mas esse Libertador provou ser não
apenas poderoso dessa maneira, mas também glorioso. Ele
preenche todas as coisas. Ele desceu e ascendeu – esteve nas
partes mais baixas da Terra, no sepulcro, na própria fortaleza do
capturador; e Ele agora está muito acima de todos os céus. E tal
Ser, esse Libertador, poderoso e glorioso, tomou sobre Si a
responsabilidade de escrever a história ou assegurar a sorte do
antigo cativo de Satanás. E isso é maravilhoso, como lemos mais
adiante neste capítulo. Tendo realizado a libertação nas partes
mais baixas da Terra, Ele agora, nos lugares mais altos, muito
acima de todos os céus, recebeu dons para as antigas vítimas da
serpente; e os distribuiu; e por meio deles os dotou com as mais
ricas porções e as mais elevadas dignidades. Esses dons levaram
o antigo cativo do grande inimigo à perfeição; tornaram-no, em
um sentido divino e espiritual, independente; deram-lhe
segurança contra as astúcias do enganador; e estabeleceram
seus recursos dentro de si mesmo, por meio do Espírito Santo que
lhe foi dado (veja versículos 8-16).

Pode, a princípio, nos surpreender encontrar algo assim – as
ruínas do homem em Gênesis 3 sendo assim confrontadas com a
restauração do homem em Efésios 4 – o ganho e o triunfo da
antiga serpente ali, sendo respondidos e anulados por sua
vergonha e derrota aqui. Mas assim é. E a surpresa pode cessar
quando nos lembrarmos de que a Epístola aos Efésios, como
vimos, é a mais maravilhosa demonstração dos resultados da
redenção que a Escritura nos apresenta. Podemos, portanto,
esperar encontrar Gênesis 3 confrontado em tal Epístola. É o
escrito especial sobre a Igreja que é “o corpo de Cristo” e “a
noiva de Cristo” – o primeiro desses títulos nos dizendo que ela
está colocada no mais alto lugar de honra; o segundo, nos
dizendo que ela também está colocada no lugar mais querido e
íntimo de afeição e relacionamento pessoal. Ela é feita, além disso,
para a criação de Deus, para os principados e potestades nos



lugares celestiais, a grande testemunha, a única testemunha
adequada, da graça, da glória e da sabedoria; das abundantes
riquezas da Sua graça, do louvor da Sua glória e dos múltiplos
recursos e segredos da sabedoria. Ela é isso – e a revelação dela,
novamente nos lembramos,  completou, ou encheu até a sua
plena medida, a Palavra de Deus.

Alguém já observou que o chamado de Deus na antiguidade era
para indivíduos, para que andassem com Deus, ou para uma
nação (como Israel), para que observassem os estatutos e
cumprissem as leis de Deus, seu Rei. Mas agora, o chamado de
Deus é para um corpo. Contudo, mesmo assim, a individualidade
do santo ainda é contemplada; e a Epístola aos Efésios mantém
isso em vista, dirigindo-se a nós de maneira clara em nossa
posiçãs pessoal e individual, no capítulo 5.
Esta é uma verdade adequada e oportuna para o final desta
maravilhosa epístola. E certamente devemos conhecer nossa
posição pessoal, nossa própria perfeição individual, antes de nos
ocuparmos com o chamado da Igreja ou do corpo. Assim, em
outro lugar, o apóstolo deixa claro aos santos que falaria de tal
sabedoria, a sabedoria destes mistérios divinos, somente entre
aqueles que são perfeitos (1 Coríntios 2:6). E assim, aqui, em
Efésios, somos individualmente escolhidos, predestinados,
perdoados, aceitos, instruídos, selados (de acordo com o capítulo
1); E então, somos instruídos a orar para que tenhamos aquele
espírito de sabedoria e revelação que nos capacita a aprender
sobre nosso chamado na Igreja, a força que nos guia e a glória
que devemos alcançar: “A Igreja, como corporação, é composta
por crentes individuais; e embora vista em seu caráter corporativo,
ela tem um relacionamento com Cristo o qual o crente
individualmente não tem – pois nenhum crente é o corpo de Cristo
ou a noiva de Cristo – contudo, é nas afeições e na consciência do
crente individual que as relações da Igreja com Cristo devem ser
reconhecidas e produzir seu efeito.”



Certamente assim é. Individualmente os santos são primeiro
aperfeiçoados sob o Espírito Santo que lhes foi dado, e então o
corpo é edificado – como vemos no capítulo 4:12. Os preceitos,
que encontramos dos capítulos 4:17 a 6:9, dirigem-se a nós
individualmente; mas o estado da Igreja é assumido ou
contemplado aqui e ali ao longo de todo o texto.

E aqui, permitam-me dizer, quanto aos preceitos, que o próprio
chamado, a graça na qual nos encontramos, pode nos guiar, sem
a necessidade de preceitos. Esse pensamento é corroborado por
passagens como Tito 2:11-12 e 2 Pedro 3:11, 14. Os santos em
Gênesis agiam sem lei ou preceito. Seu chamado sugeria seus
deveres. “Como pois faria eu tamanha maldade”, disse um
deles, “e pecaria contra Deus?” A graça na qual os santos do
Novo Testamento se encontram pode fazer o mesmo. Ainda
assim, eles são chamados a ouvir preceitos – como aqui, nesta
porção da Epístola aos Efésios. Mas os preceitos honram as
doutrinas de forma notável. Eles geralmente se referem às
doutrinas ou as pressupõem tacitamente; e assim, como eu
poderia dizer, apresentam-se como tantas expressões da virtude
moral que se encontra oculta na doutrina.
E mais ainda. Eles nos fazem saber que a santidade deve ter um
caráter dispensacional. Não é simplesmente virtude moral, como
a consciência poderia sugerir; não é justiça legal, como a lei
poderia exigir; nem é o que João Batista teria prescrito. É Cristã. A
santidade, ou o caráter devido, de um santo, deve proceder do
chamado Cristão. Ela encontra suas fontes e sanções na verdade
Cristã. Ela se mede pela Palavra que agora se dirige a nós e que
delineia nosso lugar e peculiaridade dispensacional. É a
santificação da verdade, a lavagem da água pela Palavra que se
espera. É isso que dá caráter definido à moral que Deus aceita e
que o Espírito opera. E é isso que muitas vezes é negligenciado
ou ignorado, mas que, para estar na luz como Deus está na luz,
deve ser levado em consideração.



Mas há ainda outro aspecto nesta epístola. Há conflito ou luta.
Vemos a caminhada de um santo em Efésios 5, sua luta em
Efésios 6. Sua caminhada se dá pelos caminhos tortuosos da vida,
pelas circunstâncias e relações que compõem a história humana.
Sua luta é contra “as ciladas do diabo”, ou contra “as hostes
espirituais da maldade, nos lugares celestiais”.

Esses espíritos malignos vêm dos lugares celestiais – e vêm com
mentiras e enganos de infinita variedade. Vemos em 2 Crônicas 18
um testemunho direto disso. Ali, um espírito é visto vindo do céu
com uma mentira na boca; ou com uma mentira que ele coloca
na boca de um dos falsos profetas de Acabe. E essa mentira leva
Acabe à batalha fatal de Ramote-Gileade.
A serpente, no princípio, entrou no jardim com mentira e, com
uma de suas ciladas, arruinou o homem (Gênesis 3). Satanás, com
outra cilada, tentou Davi a numerar o povo e o conduziu a um
terrível dia de retribuição (1 Crônicas 21). Essa mesma
característica de enganador é reconhecida em Apocalipse 12:9;
20:8. E sinais, prodígios da mentira e toda forma de engano e
injustiça são mencionados como obras de Satanás em 2
Tessalonicenses 2:9-10.

Assim, temos espíritos malignos em lugares celestiais exercendo
"ciladas" aqui em nosso meio.

Essas ciladas, essas mentiras dos "príncipes das trevas deste
século", podem ser inúmeras; tais como sugestões de infiéis,
perversões da verdade, superstições devocionais humanas,
confusão de coisas que diferem dispensacionalmente, cálculos
falsos a respeito do progresso do mundo e coisas semelhantes.
Quão solene é essa reflexão! Mas quão bom é sermos informados
sobre essas ciladas e, assim, estarmos preparados para elas.
Exemplos distintos dessas ciladas são novamente observados em
2 Coríntios 2:11; 11:3 e 2 Timóteo 2:26.
É contra essas ciladas que temos que lutar. Em outros caracteres
(como quando ele é um mentiroso ou um perseguidor), podemos



ter que sucumbir ao inimigo. Pois nossa luta não é contra carne e
sangue, como foi a de Josué ou Davi. Deus os enviou para tal
conflito, tendo-lhes dado armaduras adequadas para enfrentar
carne e sangue. Mas agora não é assim. Nenhuma peça de nossa
armadura serviria para a batalha em Ai, ou para o dia do vale de
Elá. Nossos inimigos não são os amorreus nem os filisteus.

É uma armadura feita sob medida para enfrentar o corruptor da
verdade, aquele que não cessa de perverter os retos caminhos do
Senhor (Atos 13:10). É o cinto da verdade, a couraça da justiça, as
sandálias do evangelho da paz, o escudo da fé, o capacete da
salvação e a espada do Espírito.7

Toda a era pela qual estamos passando é considerada como
“uma guerra”, com lutas ocasionais ou o “dia mau” e, portanto, o
apóstolo nos diz: “para que possais resistir no dia mau e,
havendo feito tudo, ficar firmes”.

Essas “ciladas”, também, podem se tornar “dardos inflamados”.
Ou seja: essas mentiras e enganos que estão sempre presentes
podem, de vez em quando, de uma forma ou de outra, ser
direcionados direta e pessoalmente a nós mesmos.
E é impressionante observar o que esta única epístola nos ensina
sobre esses malignos principados e potestades. Ela nos diz que
eles são os cativos de Cristo, os inimigos dos santos, com quem o
santo precisa lutar, e os príncipes das trevas deste século (Ef 4:8;
6:11-12). Foi observado por alguém que  Éfeso é apresentada de
modo muito especial como tendo sido o cenário daqueles
espíritos malignos que praticam suas mentiras e enganos (veja
Atos 19:19).

Mas aqui eu poderia acrescentar (embora nossa epístola não o
sugira) que o atual príncipe das trevas deste mundo está fadado a
fazer uma jornada solene em breve. Ele será expulso do céu,
onde agora se encontra, e atuará somente na Terra. Então, no
tempo certo, será retirado da Terra e lançado no abismo. E, ao ser



retirado do abismo, será entregue ao lago de fogo, ou seja, à sua
condenação eterna (veja Lucas 10:18; Apocalipse 12; 20).

E isso, eu ainda poderia acrescentar, é exatamente o oposto da
jornada do Senhor. O Senhor subiu do sepulcro como um
Conquistador. Ele havia sido a “morte da morte e a destruição do
inferno”.8 Ele retornou à Terra, onde permaneceu por quarenta
dias, fazendo promessas e penhores referentes ao Seu futuro
reino aqui. E então, ascendeu aos mais altos céus, recebendo
todo o poder e enviando o Espírito Santo para habitar em Seus
santos e prepará-los para Si no dia da glória suprema, quando Ele
Se manifestará cumprindo ou enchendo todas as coisas –
conforme descrito nesta mesma epístola.

Aqui terminamos, exceto pela conclusão, que, no entanto, possui
um aspecto que devo mencionar.

O apóstolo fala de si mesmo como um “embaixador em
cadeias”. Que outro testemunho ele era, então, naquele
momento, do caráter do mundo que ele tinha acabado de
reconhecer como estando sob o domínio dos poderes das trevas?
O embaixador de Deus foi aprisionado pelo mundo para o qual
Ele o tinha enviado! Será que uma nação trata o representante de
outra dessa maneira? Não é a pessoa de um embaixador
sagrada?
Mas o prisioneiro do homem é o homem livre de Deus; e, no
cuidado do amor atencioso, de sua prisão ele enviará mensagens
de empatia, conforto e encorajamento a seus amados irmãos a
centenas de quilômetros de distância, além dos mares.



Filipenses
 

A Epístola aos Filipenses tem um caráter pastoral muito forte. O
vínculo entre a Igreja de Filipos e o apóstolo era estreito e
afetuoso. Ele estivera com eles no início de sua história espiritual
(Atos 16), e eles continuaram a se comunicar com ele, mesmo
quando ele estava longe (cap. 4:15). Eles eram ricos nessa graça
peculiar, e o apóstolo encontra regozijo em mencioná-la, mesmo
tendo que adverti-los contra certos sinais de desunião que,
segundo ele, estavam surgindo entre eles (cap. 4:1-3). Ele trata
com esse mal de uma maneira que expressa sua confiança de
que havia graça entre eles para vencer a questão, e isso confere à
sua abordagem um tom profundamente terno e afetuoso. E isso
certamente deve nos ensinar que, quando vemos muita graça de
Cristo em algum santo companheiro, devemos dar-lhe o devido
crédito por isso e administrar qualquer correção ou repreensão
que considerarmos necessária à luz dessa graça.
Não há uma ordem estrita de ensino doutrinal nesta epístola,
contudo, há muito de grande valor para os santos ao demonstrar
as energias da vida que eles já possuíam em Cristo (cap. 1), ao
apresentar-lhes o modelo perfeito dessa vida no exemplo do
Senhor enquanto esteve aqui entre os homens (cap. 2), o
progresso e o objetivo de alguém em quem essa vida atuava com
toda a sua força e energia (cap. 3) e a descoberta em Cristo de
tudo o que o coração busca em termos de paz e poder (cap. 4),
em um mundo onde tudo tende a perturbar a alma.

Os santos são vistos aqui em meio a uma “geração corrompida e
perversa”, trilhando seu caminho na companhia do Deus de toda
graça, que supre todas as suas necessidades. Há adversários, e a
própria morte pode pôr fim à sua jornada, mas tudo está bem.
Viver é Cristo e morrer é lucro. A jornada pode ser longa ou curta,
mas o fim é abençoado. A “salvação”, ao longo da epístola,
refere-se à libertação plena e definitiva de todo o mal, com uma



entrada triunfal naquela glória na qual Cristo já entrou. A mente
humilde e as afeições graciosas que caracterizam aqueles cujos
olhos estão fixos no Exemplo perfeito de humilhação, entrega e
submissão testemunhados no Senhor são, de maneira bela,
descritos por Timóteo e Epafrodito no capítulo 2. A energia que
provém da contemplação de Cristo em glória, permitindo ao
santo considerar tudo o que está aqui como escória, é vista no
capítulo 3.

A ressurreição que Paulo aguardava era uma ressurreição à
semelhança da do próprio Senhor. Certamente, ela possuía
qualidades peculiares. Era uma ressurreição dentre os mortos,
vitoriosa sobre a morte. Ele detinha o poder dela em Si mesmo ou
em virtude do que Ele era. Ele era as Primícias de uma colheita
que, no devido tempo, se seguiria segundo a sua espécie. Seu
povo, diferentemente d'Aquele que, por este título de Primícias,
lhes garante participação em Seu triunfo, não possui em si
mesmo tal virtude como Ele tem: ela lhes é conferida por infinita
graça; eles participam do Seu triunfo porque "são de Cristo".
Contudo, certamente é uma bênção saber que a ressurreição
deles será dentre os mortos, como foi a do seu Senhor – uma
ressurreição vitoriosa. Este era o objetivo do apóstolo, e para ele
Paulo prosseguia. Seus olhos estavam voltados para os regozijos
distantes, e por eles deixou tudo para trás, avançando em direção
a eles. E celestial também é a cidadania do santo. Sua herança
está lá, no lugar para o qual foi chamado quando foi alcançado
pelo Senhor em glória. Sua esperança também reside ali. Ele
anseia pelo Salvador, que é o Objeto do seu coração, Aquele que
realizará por Sua mão aquilo para o qual, em Sua graça, vinha
preparando o coração do Seu santo e servo para buscar – para
ser semelhante a Ele e estar com Ele para sempre.



Colossenses
 

Os santos de Colossos haviam começado bem, e seu progresso
era bom, mas corriam o risco de serem desviados pela entrada de
doutrinas judaizantes e filosofias gentias, afastando-os do Senhor
vivo e da caminhada que resulta da ocupação da alma com Ele. O
apóstolo lhes revela, de forma rica e variada, a plenitude e a
suficiência de Cristo, que é a correção divina para esse mal. Nesta
epístola, o apóstolo afirma que o ministério especial que lhe foi
confiado foi o de “cumprir [completar – JND] a Palavra de Deus”
(cap. 1:26). “Completar” a revelação de Deus. A ele foi dado
revelar, por meio de seu ministério, o mais elevado dos mistérios
celestiais. A revelação de Deus resplandece com maior brilho à
medida que as dispensações avançam. Aqui, Cristo é visto como
Cabeça e Plenitude do Seu corpo, a Igreja, composta por um
chamado de Judeus e gentios, para se tornarem membros de
Cristo e coerdeiros da glória. Esses eram segredos íntimos de
Deus desde o princípio, os mais profundos de todos os Seus
conselhos de graça, mas agora são revelados. Essa consumação
conferiu um caráter especial ao ministério de Paulo. Ele era
ministro do evangelho e também da Igreja (cap. 1:23-25), e esta é a
última e mais sublime revelação de Deus, a mais rica em todos os
conselhos da Sua graça. Assim como Eva foi a última de todas as
maravilhosas obras de Deus na primeira criação, a mulher aqui, o
complemento do Homem (Ef 1:23), é a coroa de toda a Sua obra
em graça, assim como a Noiva de Apocalipse 21 estará em glória.
E essa graça multiforme, em toda a sua riqueza, agora é
manifestada diante dos principados e potestades nos lugares
celestiais, que ouvem em silencioso espanto a história dessa
graça que este chamado da Igreja está agora relatando.
Colossenses 1. As glórias de Cristo resplandecem em toda a sua
plenitude aqui. Ele é preeminente em todas as posições. Sua
posição de Cabeça e Plenitude se destaca, e para isso os santos



que compõem este corpo, a Igreja, são especialmente
direcionados.

Colossenses 2 fala como o poder da Cruz satisfez tudo, que o
santo é como um morto e, assim, é libertado da esfera em que o
pecado e a carne tinham seu domínio. Assim, eles não devem
(submetendo-se a ordenanças) se tornar como homens ainda
vivendo no mundo (v. 20). O “crescimento de Deus”, que é a fonte
de seu sustento (v. 19), é celestial e não provém de filosofias
terrenais; é espiritual, não de ordenanças carnais; e Cristo é neles
a esperança da glória.
Colossenses 3 fala de um povo ressuscitado com Cristo, que é o
Cabeça e o caráter de uma nova criação. Como tal, eles devem
buscar as coisas do alto, e sua conduta deve estar de acordo com
o chamado que receberam, o qual lhes dá o poder para trilhar
esse caminho. Os preceitos deste capítulo testemunham o
chamado celestial e o caráter dos santos, pois expressam a
virtude moral presente que há na doutrina, de modo que a
glorificam. A ousadia que deve marcar o caminho dos santos deve
estar de acordo com a posição celestial; deve ser uma ousadia
adequada à dispensação. Antigamente, seria contaminação para
um Judeu comer com um gentio; agora, todos são um em Cristo,
e o único Espírito, de Quem provém todo fruto, permeia tudo.

Colossenses 4. Tanto os relacionamentos terrenais quanto as
fontes da conduta moral devem ser purificadas e governadas por
essas verdades celestiais que habitam e operam nos santos. O
servo presta seu serviço ao Senhor e o mestre encontra seu
Modelo e Exemplo em seu “Senhor nos céus”. Tudo isso está em
honra da doutrina da epístola e, nas mãos do Espírito, está a
expressão de sua virtude moral.



1 e 2 Tessalonicenses
 

A primeira chegada do apóstolo a Tessalônica está registrada em
Atos 17, onde, como resultado de seu ministério do evangelho,
um povo se encontra reunido como Igreja, na certeza da salvação
de Deus e na esperança do retorno de Seu Filho do céu (cap. 1:9).
Em meio a muitas provações e perseguições, eles estavam
servindo ao Deus vivo e verdadeiro, ao Qual haviam se convertido,
deixando os ídolos, e a notícia da fé deles se espalhou por toda a
região. Mas, tendo Paulo sido forçado a se afastar repentinamente
dessa Igreja recém-fundada pela inimizade e oposição dos
Judeus, ele demonstra uma preocupação especial por eles e,
como um verdadeiro pastor, por eles seu coração se comove
profundamente. Timóteo havia sido enviado para confortá-los
quanto à sua fé (cap. 3:2) e fortalecê-los contra as ciladas do
tentador que buscava alarmá-los e seduzi-los, afastando-os da
verdade. Com poucos recursos e muitas provações, eles
pareciam ter caído sob o domínio de duas interpretações
equivocadas da verdade ensinada pelo apóstolo: uma referente
aos seus irmãos que haviam adormecido e a outra referente a
eles mesmos, que estavam vivos. O primeiro erro é tratado
especialmente na primeira epístola, e o segundo, na segunda. O
retorno de Timóteo ao apóstolo trouxe-lhe a notícia dos seus
temores a respeito daqueles que haviam adormecido, de que
pudessem perder as alegrias que aguardavam os que estariam
vivos, esperando a vinda do Filho do céu. Para dissipar essa
ansiedade e transmitir uma revelação mais completa sobre o
assunto, o apóstolo escreve para informá-los de que todos os
santos, vivos ou adormecidos, participariam do triunfo daquele dia
e seriam arrebatados juntos para encontrar o Senhor nos ares
(cap. 4:13-18) e estar com Ele onde Ele está.
A segunda epístola foi escrita para remover outra ansiedade que
havia surgido entre eles a respeito dos santos vivos, seja por um



entendimento imperfeito de sua primeira epístola, seja por
sugestões falsas ou deturpações feitas por outros. Eles temiam
que os santos que estivessem vivos na Terra quando o “dia do
Senhor” estivesse “presente” (JND) fossem envolvidos nos juízos
que, segundo a Escritura, caracterizarão aquele período. A isso, a
segunda epístola responde, dizendo-lhes que o dia do Senhor
não poderia vir até que o “homem do pecado” fosse revelado e a
completa apostasia da verdade fosse manifestada (2
Tessalonicenses 2:1-10). Sendo a distinção entre a vinda do Filho
de Deus nos ares com um alarido ou grande brado por Seu povo,
para levar todos, mortos e vivos, desta família celestial para a casa
do Pai, e o Seu retorno com eles em “labaredas de fogo” (2 Ts
1:8), como Filho do Homem e Ministro da justa ira de Deus sobre o
mundo dos ímpios. Esses são os principais temas dessas
preciosas Epístolas, que oferecem muito para fortalecer a fé e
sustentar a esperança enquanto a longanimidade de Deus se
prolonga e o evangelho se propaga, trazendo ao celeiro seus
feixes para a colheita celestial, com solenes advertências aos
santos quanto à vigilância e à conduta, enquanto o fermento da
apostasia vindoura já os cerca.



As Epístolas Pastorais
 

As Epístolas a Timóteo e Tito, embora escritas para servos
individuais de Cristo, têm um valor especial para nós nestes
tempos, ao apresentarem o caráter e os princípios do verdadeiro
serviço na Igreja de Deus. Pois, quaisquer que sejam as mudanças
trazidas pelo tempo, o conselho do Senhor permanece para
sempre, e os pensamentos do Seu coração por todas as
gerações. O Espírito Santo aqui dá Seus conselhos para fortalecer
aqueles que servem na casa de Deus, na qual desordens e
perigos já se alastravam, mesmo naquela época remota. Aqui
estão verdades para preservar aqueles cujos pés estão no
caminho e para corrigir e recuperar aqueles que se desviaram
dele. Há erros e males, mas o Espírito Santo, por meio do
apóstolo, aqui admoesta e repreende para que Ele possa
restaurar, enquanto vigia com paciência. Mas se Suas instruções e
admoestações forem ignoradas, o Senhor poderá tratar com
castigo, bem como com repreensão (Apocalipse 3:19), aqueles
que ainda são objetos do Seu amor.
1 Timóteo. No capítulo 1, o apóstolo demonstra grande empenho
em exaltar a graça de Deus. A salvação é descrita como sendo
tudo isso. Ele escreve sobre Deus como Salvador e Cristo Jesus
como nossa esperança. Ele sabia bem como manter as honras de
cada uma das Pessoas da Trindade em seu devido lugar. Aqui,
Deus Se revela como Salvador, e essa revelação de Deus está
associada à bênção da criatura. A alma que recebe a Sua
salvação, conforme revelada no evangelho, é bem-aventurada,
mas a que a rejeita não é bem-aventurada: está “sem Deus”
(Efésios 2:12) e será julgada como alguém que não O conhece (2
Tessalonicenses 1:9).

Nos versículos 8 a 10, o apóstolo se volta para a lei e seu uso. Ela
não serve para a salvação; seu lugar não é na Igreja, mas fora
dela, no mundo, cumprindo ali sua função designada. E o santo



que está dentro, olha de seu lugar de segurança para o mal e vê a
lei em ação entre aqueles que são nomeados como agindo em
contradição ao evangelho do Deus bendito. O apóstolo, portanto,
declara que a lei é “boa” e realiza uma obra necessária em sua
própria esfera, mas quando se volta para o evangelho, seu
coração arde e seu espírito se enche de regozijo ao reconhecê-lo
como “o evangelho da glória de Deus bem-aventurado” – ou,
como está no original – “o Deus feliz”. É como Doador que Deus é
apresentado no evangelho, e alegra o Seu coração dar, pois foi da
mente e do coração de Deus que o Senhor Jesus falou quando
disse: “Mais bem-aventurada coisa é dar do que receber”.

Nos versículos 12 a 16, ele magnifica a misericórdia que o
encontrou em sua culpa como um pecador ignorante e insolente
– assim como em Filipenses 3, quando renunciou a toda
confiança em sua própria justiça e nas vantagens carnais que
havia adquirido, sendo sua salvação inteiramente pela graça e por
sua justiça somente em Cristo. No versículo 17, ele vislumbra o
futuro distante e parece contemplar a entrada de sua própria
nação – cuja conversão a sua própria era o modelo – e, ao vê-los
sendo introduzidos, seu espírito irrompe em uma bela doxologia:
“Ora, ao Rei dos séculos” – não apenas “Deus nosso Salvador”,
mas como Rei reinando em Seu trono legítimo. É bom para a alma
seguir por um caminho tão bendito, começando com a graça e
terminando na glória.
1 Timóteo 2. Tendo o caminho para dentro da casa sido tornado
claro no capítulo 1, a ordem dessa casa e as ocupações daqueles
que nela habitam são descritas aqui, pois é depois de entrarmos
que respiramos sua atmosfera e aprendemos nossas
responsabilidades para com os outros que ali estão.
Primeiramente, é aceitável e condizente com “Deus nosso
Salvador” orar por “todos os homens”, pois é da vontade de Deus
que todos sejam salvos. E há um só Mediador – não apenas para
os Judeus, mas para todos – “entre Deus e o homem”, cujo
resgate é válido para todos. Em seguida, a mulher é apresentada
como uma figura da Igreja em sua submissão a Cristo como



Senhor, aprendendo em toda submissão e se comportando de
maneira adequada nessa posição.

1 Timóteo 3 descreve a natureza e a ordem de todo o serviço
nesta casa de Deus, pois onde Deus habita, tudo deve ser
segundo a Sua vontade, visto que nem mesmo o homem
redimido é deixado livre para determinar seus próprios caminhos
como adorador ou servo. Tudo é providenciado pelo Dono da
casa. A boa vontade na adoração é sempre correta e aceitável a
Deus, mas a obstinação Ele não tolerará (Levítico 10:1-2; 1
Coríntios 11:28-32). O último versículo deste capítulo apresenta o
“mistério da piedade” – Deus manifestado em carne – em Sua
missão na Terra para formar um elo com um povo redimido e
chamado, a quem Ele pudesse conduzir após Si para a Sua glória.
“Justificados em espírito” refere-se àquilo que pertencia
somente a Cristo. Ele era pessoalmente puro e imaculado, mas
nós só podemos ser justificados pelo Seu sangue (Romanos 5:9).
“Vistos pelos anjos”. Que visão para eles contemplarem e
aprenderem (1 Pedro 1:12), mas eles só podiam observar. Somos
os sujeitos de Sua obra redentora, e nossos interesses estão
ligados a ela e a Ele, como agora "recebido acima na glória".
1 Timóteo 4-6. Aqui, são previstos graves desvios da fé em sua
pureza, bem como da piedade em sua integridade e simplicidade
e são feitas provisões para isso. Em alguns, isso ocorre por darem
ouvidos a “espíritos enganadores” (cap. 4:1) que procuram
corromper a verdade, e em outros, pelos ensinamentos perversos
de homens de mentes corruptas, totalmente privados da verdade
(cap. 6:5). Em meio a essas depravações, o santo é chamado a
andar em pureza, guardando o que recebeu de Deus (a doutrina
que é segundo a piedade), vivendo sem mácula e irrepreensível,
tendo em vista a aparição do Senhor (cap. 6:14), que avaliará
plenamente o valor de tal serviço e o recompensará de acordo.

2 Timóteo. No tempo do trabalho ativo do apóstolo, “o mistério
da injustiça [iniquidade – ARA]” (2 Ts 2:7) e o fermento da doutrina
maligna, introduzido secretamente em um período inicial (Gálatas



5:9), já se manifestavam aos seus olhos ungidos, revelando as
diversas formas de corrupção que se espalhariam amplamente. É
para instruir e proteger Timóteo em meio a isso que sua segunda
epístola foi escrita. Ele trata especialmente das características dos
“últimos dias” (cap. 3:1) e adverte Timóteo como se ele já
estivesse vivendo neles. Isso tem um valor especial para todos
que caminham em meio à corrupção agora plenamente
desenvolvida e espalhada por toda a Cristandade. As palavras
iniciais são muito comoventes, cheias de afeição pessoal. Timóteo
era seu verdadeiro filho no evangelho. Ele também havia sido seu
fiel companheiro, como um filho para um pai (Filipenses 2:19-22), e
agora permanecia em pé como testemunha de Deus e da
verdade em meio à corrupção abundante. O coração do apóstolo
transborda de grande afeição por seu “amado filho”. Ele não
permitiu que sua dor pessoal, nem as decepções que tinham
vindo das igrejas cujo bem-estar ele trazia diariamente como
cuidado em seu coração, o fizessem fechar-se em si mesmo. De
modo algum. Sua afeição era tão grande e sincera como antes, e
se ele não podia dedicá-la àqueles que em anos anteriores a
haviam reivindicado, ele a deixaria fluir para este fiel obreiro de
Deus.

Timóteo pode ter sentido a tentação de desanimar, de considerar
tudo como perdido. É uma tentação comum em tempos de
afrouxamento. Mas Timóteo não deve ceder a isso. Ele tem um
dom de Deus e deve usá-lo, prestando todo o serviço que puder
em meio às circunstâncias existentes. Ele tinha o exemplo do
apóstolo e a plena expressão de sua confiança naquela fé da qual
ele era despenseiro, e ele não deveria se envergonhar do
testemunho do Senhor, acontecesse o que acontecesse.
Em 2 Timóteo 2 Paulo prossegue em encorajá-lo e prepará-lo
para o serviço e o conflito. No capítulo 1, já lhe havia revelado o
seu título à confiança no poder que o preservaria e levaria tudo à
vitória final no dia do Seu poder e glória, assim como na Sua
ressurreição Ele aboliu a morte e trouxe à luz a vida e a
incorrupção. Aqui, em 2 Timóteo 2:1, ele deve ser “forte na graça”



(JND) e, ao mesmo tempo, acostumar-se a “suportar as
dificuldades” como um soldado em serviço, e continuar
trabalhando com paciência e esperança, sem esperar ver os
frutos completos até o dia da colheita, lembrando-se de que o
Senhor, como a Semente de Davi, recebeu Sua recompensa na
ressurreição, uma verdade que os ensinamentos de Himeneu e
Fileto negavam. Pois, se “a ressurreição era já feita”, então a
“aparência de piedade” poderia muito bem ser a religião de uma
igreja corrupta que tivesse abraçado o mundo. Era uma época de
corrupção religiosa, infidelidade e independência do homem, que
abandonava todo o temor a Deus e a reverência à Sua Palavra
para fazer a sua própria vontade e trilhar o seu próprio caminho.
Em meio a essas condições, cabia a Timóteo “procurar”
apresentar-se a Deus aprovado, como alguém “que maneja bem
a palavra da verdade”. Ele deveria se apegar à doutrina que
aprendera e fazer pleno uso das Escrituras Sagradas, que
conhecia desde a infância e que foram comprovadas em sua
salvação, e que eram suficientes para sustentá-lo em todo o seu
serviço. Restava apenas ao apóstolo, agora no fim de sua jornada,
com a coroa em vista, aguardando o martírio, proferir seus últimos
conselhos com a devida solenidade e fixar sua esperança no dia
vindouro da recompensa perante o servo e administrador de
Deus, com um belo testemunho final da fidelidade do Senhor que
o amparou até o fim.

Tito. Nesta breve Epístola, a ordem e os ministérios da casa de
Deus, com as características morais próprias que convêm a todos
os que a ela pertencem, são devidamente estabelecidos. Essa
forma exterior procedia do Espírito Santo, cuja presença era
também o seu poder. É algo feliz quando forma e poder se
encontram unidos, e quando a operação interior do Espírito na
Igreja lhe confere a sua forma exterior ordenada pela “verdade
que é segundo a piedade”, como o apóstolo aqui fala. Quando
essas coisas se separam, a forma exterior será, aos olhos de
alguns, tida em honra, mas com pouco do poder que deveria
acompanhá-la. O “espírito... de força, de amor e de prudência” (2



Tm 1:7 – TB) preservará disso. Contudo, as portas desta casa de
Deus devem ser zelosamente guardadas, suas avenidas mantidas
limpas, e sua ordem e ministérios regulados segundo a vontade
d’Aquele que nela habita. Se algum dos hóspedes desta casa do
Senhor agir contrariamente à lei ou à santidade da casa, eles
devem ser tratados, pois tudo deve estar de acordo com a mente
do Senhor da casa. Cada servo deve conhecer o seu devido
serviço, de acordo com a distribuição ou dom que recebeu, e usar
tudo para a edificação e auxílio dos demais membros da casa.



Hebreus
 

Nesta Epístola, o Espírito Santo abre os céus e nos mostra Cristo
ascendido e assentado à destra do trono de Deus. É o grande
testemunho da aceitação de Cristo por Deus. Ela expõe esse fato,
estabelecendo-o, por assim dizer, na boca de muitas grandes e
augustas testemunhas. Outros testemunhos anteriores já haviam
sido dados a esse respeito: o véu rasgado no momento de Sua
morte, Sua ressurreição do sepulcro e o dom do Espírito Santo,
que se seguiram em seus respectivos tempos. Aqui, o Espírito
Santo dá o Seu testemunho supremo de Sua aceitação no céu,
em características tais que respondem às nossas necessidades.
Ele as revela, uma após a outra, para mostrar a superioridade de
Cristo e exibir as diversas glórias que Ele ostenta como glorificado
lá.
Em Hebreus 1 e 2, o Espírito Santo desloca profetas e anjos para
dar lugar a Cristo. Nos capítulos 3 e 4, Ele desloca Moisés e Josué,
e nos capítulos 5 e 6, Arão. Nos capítulos 8 e 9, a antiga aliança e
o antigo santuário, com seus serviços, são deixados de lado para
introduzir o Seu sacrifício e seu valor permanente para o Seu
povo. E, tendo-O assim introduzido, o Espírito Santo fixa o nosso
olhar n’Ele para sempre, pois Ele não tem sucessor.

Em Hebreus 1, Ele é visto assentado à destra da Majestade nas
alturas como o Purificador dos nossos pecados e como o
Herdeiro de tudo, e Sua herança é vista como já firmada no poder
da redenção, compartilhada por Ele com Seus coerdeiros que,
como nos assegura o capítulo 2:10, estão sendo conduzidos por
Ele à Sua glória, da qual participarão. Como Redentor, Ele havia
tomado sobre Si os seus fardos, e agora os conduz adiante,
tomando sobre Si também as suas bênçãos, tendo consideração
por eles em todos os seus caminhos, até que sejam levados a
participar da herança como coerdeiros Consigo mesmo, para se
assentarem com Ele na soberania de todas as coisas no mundo



vindouro, como diz o capítulo 2:10. E o Seu povo já foi feito
“idôneo” (Cl 1:12) por Ele mesmo, para participar dessa herança
como seu “Santificador” (cap. 2:11). Em toda a Sua glória, eles são
vistos com Ele, do princípio ao fim. Doravante, eles são vistos
como coerdeiros com Ele em todo o caráter e glória que Ele
possui.

Em Hebreus 3, Ele é apresentado como o Apóstolo que nos fala
da parte de Deus, do qual Moisés era a figura (Deuteronômio
34:10). Ele se distinguia de todos os outros profetas por Deus falar
com ele face a face e por ter acesso a toda a Sua casa como
servo. Mas o “Filho” está em plena e profunda intimidade com
todos os Seus conselhos e tem a mais perfeita comunhão com
Ele em todas as Suas obras e caminhos, tanto celestiais quanto
terrenais. Ele é o Dono de uma morada permanente, o Doador do
repouso eterno e Sumo Sacerdote para sempre, segundo a
ordem de Melquisedeque. Ele está no santuário celestial para
tratar dos assuntos do Seu povo para sempre, pois o Seu
sacerdócio está estabelecido no poder de uma vida sem fim.
Seu sacrifício, conforme descrito em Hebreus 9-10, é visto como
tendo valor eterno e, sendo assim, traz perfeição aos adoradores
e os coloca para sempre na presença de Deus. Em Hebreus 12,
Ele é recebido e assentado no céu como Autor e Consumador da
fé. Dessa forma, um após o outro é suplantado por Cristo, e
tendo-O apresentado, o Espírito encerra Sua deleitosa tarefa,
deixando-O diante de nós, fixando nosso olhar n’Ele como Aquele
que permanecerá diante de nossa alma para sempre: “Jesus
Cristo, é o Mesmo ontem, e hoje e eternamente”.

J. G. Bellett



Notas
[←1]

Como prova disso, o nome judaico de nosso apóstolo, “Saulo”,
foi transformado na forma gentia, “Paulo”. Isso foi obra do
Espírito Santo, que queria que se soubesse, mesmo que
parecesse insignificante, que a distinção entre Judeus e
gentios seria perdida durante aquela dispensação, cujo
testemunho agora estava sendo divulgado. Assim como
antes em Antioquia (veja capítulo 11:26), quando a Igreja se
tornou gentia, ou mista, tendo sido retirada de seu caráter
Judaico estrito, os discípulos foram chamados pela primeira
vez de “Cristãos”; o Espírito Santo, ao tornar isso conhecido,
indicava que um corpo estava agora se preparando para
Cristo, que seria ungido n'Ele, com Ele e por meio d'Ele.



[←2]
Em Pedro, encontramos muitas alusões a circunstâncias
Judaicas. E o Espírito naquele que era o apóstolo da
circuncisão naturalmente teria sugerido isso. Mas
mencionarei apenas um exemplo (veja 1 Pe 2:9-10). O último
versículo tem em mente Oséias 2:23. Mas a diferente conexão
em que a verdade ali declarada se apresenta na mente do
profeta e na mente do apóstolo é muito notável.

Israel será feito o povo de Deus nos últimos dias, como nos
ensina o profeta; mas ele também nos ensina que, quando
isso acontecer, Israel será semeado para Deus na Terra, isto é,
Deus abençoará Israel com bênçãos terrenais. Mas os gentios
já foram feitos o povo de Deus, como nos ensina o Apóstolo;
e ele também nos ensina que não há tal bênção para eles;
pelo contrário, devem se considerar estrangeiros e
peregrinos na Terra. Quão impressionantemente o Espírito,
nestes dois testemunhos, contrasta o chamado e a bênção
de Israel com o chamado e a bênção da Igreja, mostrando-
nos que a Igreja não tem lugar na Terra, mas que, sendo
estrangeira ali, deve buscar uma pátria celestial, uma
cidadania no céu. Mas assim que Israel for novamente
reconhecido pelo Senhor, o Senhor ouvirá os céus, e os céus
a Terra, e a Terra o trigo, e o vinho, e o azeite, e eles ouvirão
Jezreel (Os 2:21-23 – ARA; 1 Pe 2:10).



[←3]
A “glória” e “honra” que constituem a coroa atual de nosso
Senhor foram simbolizadas pelas vestes de Arão, que lhe
foram destinadas para “glória e ornamento” (Êxodo 28:2). E
as mesmas palavras são usadas na Septuaginta para “glória
e beleza”, como nossos tradutores traduziram como “glória e
honra” em Hebreus 2:7; de modo que a coroa atual do
Senhor é uma coroa ou uma mitra de sacerdote, e não a de
rei. Ele ainda não colocou Sua coroa real.



[←4]
Ezequiel tinha sido arrebatado para Jerusalém e outros
lugares, como profeta de Israel, para que, em visões de Deus,
pudesse entender e declarar os conselhos divinos. Da
mesma forma, João foi levado a diversos lugares, como
profeta da Igreja, para que pudesse testemunhar, da mesma
maneira, os propósitos divinos. Mas esses foram apenas
arrebatamentos no Espírito. Filipe havia sido de fato, e não
meramente em espírito, arrebatado para Azoto, vindo do
deserto de Gaza, para que, como evangelista, pudesse
exercer seu ministério entre os homens. Assim também Paulo
foi arrebatado para o paraíso, mas não como profeta, nem
como evangelista, nem como apóstolo, mas como “um
homem em Cristo”, para que todos “em Cristo” pudessem
conhecer a sua porção na bênção e honra que os aguarda
após esta vida, e que era tão grande que o nosso apóstolo, ao
retornar à carne e à Terra, corria o risco de ser exaltado por
ela acima de qualquer medida.



[←5]
Essas características do ministério de Paulo mostram como a
carne, com todas as suas vantagens, é agora excluída da
ideia divina de ministério.



[←6]
Assim como todos sabemos por inúmeros casos, os
propósitos dispensacionais de Deus são gradualmente
revelados com maior perfeição, e as exigências santas do
Espírito tornam-se cada vez mais fervorosas e intensas. Veja
um exemplo disso no Salmo 8 e em 1 Coríntios 15.



[←7]
Satanás é um acusador dos irmãos no céu (Jó 1; Apocalipse
12). Na Terra, ele é um acusador de Deus (Gênesis 2) e um
perseguidor dos santos (Jó 2; Apocalipse 12). Mas o apóstolo
aqui fala apenas de suas ciladas ou enganos.



[←8]
N. do T.: Uma linha do hino “Guide me, O Thou great Redeemer”
(Guia-me Tu, ó grande Redentor).


	Prefácio
	Os Atos dos Apóstolos
	Atos 1
	Atos 2-7
	Atos 8
	Atos 9
	Atos 10-11
	Atos 12
	Atos 12 - Promessas da restauração de Israel
	Atos 2-3 - Um testemunho para Israel
	Atos 9 – A conversão de Paulo
	Marcos 16:15 – Novos ministérios são chamados à luz
	Estágios sucessivos no Apocalipse
	O apostolado de Paulo
	O Filho Revelado nos Santos
	A mordomia de Paulo
	Vida, amor e glória
	O evangelho de Paulo
	O ministério de Paulo
	Cristo, o Cabeça da Igreja
	Dons para a Igreja
	A presença do Espírito Santo
	Responsabilidade no ministério
	Paulo, um homem representativo
	O arrebatamento para o céu

	Epístolas Gerais de Paulo
	Romanos
	1 Coríntios
	2 Coríntios
	Gálatas
	Efésios
	Filipenses
	Colossenses
	1 e 2 Tessalonicenses
	As Epístolas Pastorais
	Hebreus

