


 



 
Título do original em inglês:
The Christian Magazine – The Apostle John and His Ministry
Edição de abril de 2009
Primeira edição em português – dezembro de 2024
 
Originalmente publicado por:
BIBLE TRUTH PUBLISHERS
59 Industrial Road, Addison, IL 60101
ESTADOS UNIDOS DA AMÉRICA
 
Traduzido, publicado e distribuído no Brasil com autorização dos editores da
versão original em língua inglesa por ASSOCIAÇÃO VERDADES VIVAS, uma
associação sem fins lucrativos, cujo objetivo é divulgar o evangelho e a sã
doutrina de nosso Senhor Jesus Cristo.
Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br
 
Abreviaturas utilizadas:
ARC  – João Ferreira de Almeida – Revista e Corrigida – SBB 1995
ARA  – João Ferreira de Almeida – Revista e Atualizada – SBB 1993
TB     – Tradução Brasileira – 1917
ACF  – João Ferreira de Almeida – Corrigida Fiel – SBTB – 1994
AIBB – João Ferreira de Almeida – Imprensa Bíblica Brasileira – 1967
JND  – Tradução Inglesa de John Nelson Darby
KJV   – Tradução Inglesa King James
 
Todas as citações das Escrituras são da versão ARC, a não ser que outra esteja
indicada.
Qualquer sugestão de correção será bem-vinda.

https://www.verdadesvivas.com.br/
mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br?subject=Revista%20O%20Cristao


O Apóstolo João
 

A Palavra de Deus, por meio do apóstolo Paulo, nos ensina a
verdade da Igreja em seus vários aspectos, como a assembleia de
Deus, a casa de Deus e o corpo de Cristo. O apóstolo João ensina
a verdade da família de Deus e nosso lugar e privilégios como
filhos nessa família. Somos trazidos para a família nascendo do
alto e, nesse nascimento, recebemos “vida eterna”, a vida da
família, e participamos da natureza dessa vida, a “natureza
divina”. Como filhos da família de Deus, aprendemos por meio de
João que é nosso gozo e privilégio ter comunhão com o Pai e o
Filho. Como filhos, começamos como crianças na família, mas
devemos crescer e nos tornar jovens, e então nos tornar pais.
Como filhos, somos avisados sobre o espírito do anticristo que
procuraria nos privar do nosso lugar e sobre os ídolos que
afastaria nosso coração do nosso Pai e Deus. João, que pelo
Espírito nos traz essas verdades, também é um exemplo para nós
do nosso lugar de privilégio, gozo e segurança – ele não estava
ocupado com seu amor pelo Senhor, mas com o amor do Senhor
por ele, e ele (e nós) podemos descansar no lugar de gozo e
proximidade: “Ora, um de Seus discípulos, aquele a quem Jesus
amava, estava reclinado no seio de Jesus” (Jo 13:23).

Tema da edição



O Discípulo a Quem Jesus Amava
 

Todo verdadeiro crente ama o Senhor, no entanto a Escritura
reconhece que o amor pelo Senhor pode ser encontrado em
medidas muito variadas em diferentes discípulos, em diferentes
ocasiões. Além disso, nosso amor pode aumentar e diminuir. Sob
pressão, o amor de muitos pode “esfriar”. Na presença dos
atrativos do mundo, esse amor pode se tornar fraco, como no
caso de um crente de quem Paulo disse que “me desamparou,
amando o presente século”. Assim, embora o amor pelo Senhor
seja algo muito precioso aos Seus olhos e muito desejável no
crente, é claro que não podemos confiar em um amor que seja
tão sujeito a mudanças. O único amor em que podemos
descansar deve ser o amor que não conhece mudança – o amor
de Cristo pelos Seus.

É o desfrutar do amor de Cristo que desperta o nosso amor por
Ele. “Nós O amamos”, diz o apóstolo, “porque Ele nos amou
primeiro”. Nosso amor por Cristo será de acordo com a medida
em que percebemos Seu amor por nós.

O efeito da alma assim se deleitando no amor de Cristo é
mostrado de forma abençoada em conexão com o apóstolo João,
nas cenas finais da vida do Senhor. Em contraste, as mesmas
cenas retratam os tristes efeitos de se confiar no nosso amor pelo
Senhor, no caso do apóstolo Pedro. Ambos os discípulos amavam
o Senhor com uma profunda e verdadeira afeição. Um discípulo,
porém, confiava em seu amor pelo Senhor, enquanto o outro
descansava no amor do Senhor por ele.

Com genuíno amor pelo Senhor, Pedro pode dizer: “Senhor,
estou pronto a ir contigo até à prisão e à morte”, e novamente:
“Ainda que todos se escandalizem em Ti, eu nunca me
escandalizarei”. Mais tarde, Pedro desembainhou a espada em
defesa de seu Mestre. Assim, tanto por palavras e ações, ele
parece dizer: “Eu sou o homem que ama o Senhor”. Em contraste



com Pedro, João diz algo como: “Eu sou o homem a quem o
Senhor ama”, por cinco vezes, nessas últimas cenas, ele se
descreve como “o discípulo a quem Jesus amava”. Algo
abençoado, de fato, que O amemos, mas muito mais maravilhoso
que Ele nos ame! Nesse maravilhoso amor João se deleitou, e
nesse amor sem fim ele descansou.

O cenáculo
A primeira ocasião em que João é chamado de o discípulo “a
quem Jesus amava” é no cenáculo, como descrito em João 13.
Jesus está ali com um amor que jamais pode falhar, pois, “como
havia amado os Seus que estavam no mundo, amou-os até ao
fim”. João está ali se deleitando no amor de Cristo e repousando a
cabeça no seio de Jesus. Pedro está ali com verdadeiro amor pelo
Senhor, mas confiando em seu próprio amor por Ele. Por fim,
Judas está ali sem amor algum pelo Senhor, mas pronto para traí-
Lo.

Em Jesus, vemos quão perto o Seu amor O trouxe de nós, na
medida em que João pode repousar a cabeça no seio d’Aquele
que habitava no seio do Pai. Em João, vemos o que o coração do
Salvador pode fazer por um pecador, levando-o a descansar no
perfeito amor. Em Judas, vemos o que o coração do pecador
pode fazer com o Salvador – traí-Lo por trinta moedas de prata.

É chegada a hora de o Senhor proferir Suas palavras de
despedida, mas, por ora, o Senhor abre Seu coração a Seus
discípulos, dizendo: “um de vós Me há de trair”. Imediatamente
os discípulos olham uns para os outros, sem saber de quem Ele
falava. Olhar uns para os outros nunca resolverá as dificuldades
que surgem entre os crentes. Devemos olhar para o Senhor, mas
olhar para o Senhor exige proximidade com o Senhor. O discípulo
que era mais próximo do Senhor pode se descrever como “um de
Seus discípulos, aquele a quem Jesus amava”. Pedro não era
próximo o suficiente do Senhor para aprender Sua mente; ele
teve que fazer sinal para João. Intimidade com o Senhor é a feliz
porção daquele que está descansando no amor do Senhor.



A cruz
A segunda ocasião em que João é descrito como o discípulo a
quem Jesus amava nos leva até a cruz em João 19. A mãe de
Jesus está presente com outras mulheres devotas, e um discípulo
está lá – o discípulo a quem Jesus amava. Onde está agora o
discípulo que confiava em seu amor por Cristo? Longe em algum
lugar solitário com o coração despedaçado, chorando lágrimas de
amarga vergonha. Onde está o discípulo que descansa no amor
de Cristo? Como no cenáculo, agora também na cruz, ele está o
mais próximo de Cristo quanto pode estar. E qual é o resultado?
Ele se torna um vaso idôneo para o uso do Mestre. A mãe de
Jesus é entregue a seus cuidados, pois descansar no amor do
Senhor capacita para o serviço.

A ressurreição
A terceira vez em que João é apresentado como o discípulo a
quem Jesus amava é na manhã da ressurreição, e novamente ele
é encontrado em associação com Pedro. Os dois discípulos, ao
saberem pelas mulheres que o sepulcro está vazio, correm para o
túmulo. Em seguida temos o registro do que pode parecer um
detalhe insignificante, a saber, que Pedro começa primeiro, que
ambos os discípulos correm juntos e, finalmente, que o discípulo
a quem Jesus amava ultrapassou Pedro. Nada do que o Espírito
de Deus registrou pode ser sem importância. Se nos for permitido
espiritualizar esta cena, podemos aprender que, embora o
homem de natureza ardente possa muitas vezes tomar a
liderança em alguma empreitada espiritual, é o homem que está
se apoiando no amor do Senhor que no final assume a liderança.

O mar de Tiberíades
Nesta cena instrutiva (Jo 21:17), Pedro e João novamente têm um
lugar de proeminência e, pela quarta vez, João é referido como o
discípulo a quem Jesus amava. Como de costume, o enérgico e
impulsivo Pedro toma a liderança e volta à sua antiga ocupação.
Eles saíram, trabalharam arduamente a noite toda e, apesar de
seus esforços, nada apanharam. Quando amanheceu, “Jesus Se



apresentou na praia, mas os discípulos não conheceram que
era Jesus”. Tendo mostrado a eles, por uma pergunta, a
inutilidade dos esforços empreendidos sem Sua direção, Ele
prossegue mostrando quão ricos são os resultados quando se
age sob o Seu controle. Imediatamente o discípulo a quem Jesus
amava percebe: “É o Senhor”. Aquele que está confiando no
amor do Senhor é aquele que tem rápida percepção espiritual.

“Depois de terem jantado”
Seguindo a cena à beira do lago, os discípulos saltam em terra,
encontrando ali brasas, com peixe e pão em cima delas, e um
convite para jantar. Uma rica provisão foi feita para suas
necessidades, apesar de todos os seus esforços. Depois de terem
jantado, temos a cena final (Jo 21:15-22), na qual novamente Pedro
e João têm um lugar especial, e pela quinta vez João é descrito
como “o discípulo a quem Jesus amava” (v. 20) Primeiro, vemos o
terno tratamento do Senhor com o homem que confiou em seu
próprio amor. Sobre a negação de fato, nenhuma palavra é dita
nesta cena tocante. O solene desdobramento foi tratado entre o
Senhor e Seu servo em um encontro reservado. Tudo o que
sabemos sobre esse encontro é a declaração dos onze,
“Ressuscitou, verdadeiramente, o Senhor e já apareceu a
Simão”, confirmada muito tempo depois pelo apóstolo Paulo,
quando escreveu aos coríntios que o Cristo ressuscitado “foi visto
por Cefas e depois pelos doze”. Maravilhoso amor que com terna
misericórdia concedeu o primeiro encontro ao discípulo mais
falho!

Se, no entanto, no primeiro encontro, sua consciência foi aliviada,
nesta cena seu coração é restaurado. Lá o Senhor lidou com o
fracasso exterior; aqui Ele lida com a raiz interior que causou o
fracasso. A raiz era a confiança em seu amor por Cristo, e a
pergunta tripla expõe completamente essa raiz. É como se o
Senhor dissesse: “Depois de tudo o que aconteceu, você ainda
sustenta, Pedro, que me ama mais do que estes?” Com a segunda
pergunta, o Senhor não diz nada sobre os outros discípulos; agora



é simplesmente: “Amas-Me?” Com a terceira pergunta, o Senhor,
usando uma palavra diferente, pergunta: “És apegado a Mim?”
(JND) Na sua terceira resposta, Pedro se coloca inteiramente nas
mãos do Senhor, dizendo: “Senhor, Tu sabes todas as coisas; Tu
sabes que sou apegado a Ti”. É como se Pedro dissesse: “Não
posso confiar no meu amor, ou falar do meu amor ou do que farei,
mas, Senhor, Tu sabes todas as coisas e conheces o meu coração.
Deixarei que Tu dês a estimativa do meu amor e me digas o que
fazer”.

Pedro não mais está dizendo ao Senhor com confiança própria o
que ele está pronto para fazer, mas é o Senhor, em infinita graça,
dizendo a Seu discípulo restaurado o que Ele o capacitará a fazer.
O Senhor, por assim dizer, diz: “Você não mais confia no seu amor
para fazer grandes coisas por Mim; você deixou isto Comigo.
Então saia e ‘apascenta as Minhas ovelhas’ (v. 17), ‘glorifica a
Deus’ (v. 19) e ‘Segue-Me’ (v. 19)”.

Mas e quanto a João? “E Pedro, voltando-se, viu que o seguia
aquele discípulo a quem Jesus amava”. O homem que confiava
em seu próprio amor precisava da graça restauradora e da
exortação: “Segue-Me”. Não era o caso do homem que estava
descansando no amor do Senhor, pois ele “seguia”. Aquele que
desfruta do amor do Senhor seguirá perto do Senhor.

Se podemos falar pouco do nosso amor por Ele, podemos com
certeza nos gloriar no Seu amor por nós. É privilégio do mais
jovem crente poder dizer: “Sou um discípulo a quem Jesus ama”,
e o discípulo mais velho e avançado não pode dizer nada maior,
pois todas as bênçãos são encontradas em Seu amor abrangente,
que O levou a morrer por nós, para que também nós pudéssemos
sair, em nosso pequeno caminho, e apascentar Suas ovelhas,
glorificar a Deus e segui-Lo na glória para onde Ele foi.

H. Smith



A História do Apóstolo João
 

O nome oficial “apóstolo” significa “enviado”. “Jesus enviou estes
doze” (Mt 10:5). Esse nome foi dado a eles pelo próprio Senhor.
“E, quando já era dia, chamou a Si os Seus discípulos, e
escolheu doze deles, a quem também deu o nome de
apóstolos” (Lc 6:13). Um conhecimento pessoal de todo o curso
ministerial do Senhor era a qualificação original e necessária de
um apóstolo. Isso foi afirmado por Pedro antes da eleição de um
sucessor para o traidor Judas. “É necessário, pois, que, dos
varões que conviveram conosco todo o tempo em que o Senhor
Jesus entrou e saiu dentre nós, começando desde o batismo de
João até ao dia em que dentre nós foi recebido em cima, um
deles se faça conosco testemunha da Sua ressurreição” (At
1:21-22). Por essa comunhão íntima e pessoal com o Senhor, eles
eram particularmente adequados para serem as testemunhas de
Seu caminho terrenal. Ele mesmo os descreve como “os que
tendes permanecido comigo nas Minhas tentações” (Lc 22:28).

Os três escolhidos
Pedro, Tiago e João, e ocasionalmente André, sempre foram os
companheiros mais íntimos do bendito Senhor. Apenas os três
primeiros foram admitidos na ressurreição da filha de Jairo
(Marcos 5; Lucas 8). Somente os mesmos três apóstolos foram
autorizados a estar presentes na transfiguração (Mateus 17;
Marcos 9; Lucas 9). Foram os mesmos três que testemunharam
Sua agonia no Getsêmani (Mateus 26; Marcos 14; Lucas 22). Mas
os quatro, Pedro, Tiago, João e André, se juntam quando
perguntam ao Senhor, em particular, sobre a destruição do
templo (Marcos 13).

Assim como a mudança no nome de Pedro, ou a adição a ele, os
filhos de Zebedeu recebem o sobrenome Boanerges, ou “filhos
do trovão” (ARA). Grande ousadia e fidelidade podem ter levado
Tiago a ser escolhido por Herodes como o primeiro a ser preso e



silenciado. Não é de admirar que “o filho do trovão” e “o homem
pedra” sejam os primeiros a serem presos. Mas Tiago tem a honra
de ser o primeiro dos apóstolos a receber a coroa do martírio, no
ano 44 d.C. Pedro foi resgatado por um milagre.

O zelo de uma mãe e a ambição de seus filhos levaram Salomé a
pedir lugares muito distintos no reino para seus dois filhos. O
Senhor permitiu que a petição passasse com uma repreensão
bem branda, mas disse aos irmãos que eles deveriam beber de
Seu cálice e serem batizados com Seu batismo. Tiago foi
chamado cedo para realizar essa afirmação. Após a ascensão, ele
é visto em companhia dos outros apóstolos em Atos 1, e então ele
desaparece da sagrada narrativa até sua prisão e morte em Atos
12. E ali nos é dito simplesmente, na breve linguagem do inspirado
historiador, que o rei Herodes matou Tiago, irmão de João, à
espada.

A família de Zebedeu
João era filho de Zebedeu e Salomé e o irmão mais novo de
Tiago. Embora seu pai fosse pescador, parece, pela narrativa do
evangelho, que eles estavam em boas circunstâncias. Alguns dos
antigos falam da família como sendo rica e até mesmo como
tendo conexões com a nobreza. Mas essas tradições não são
conciliáveis com os fatos da Escritura. Lemos, no entanto, sobre
seus “empregados”, e eles podem ter possuído mais de um
barco. E Salomé, não duvidamos, era uma daquelas mulheres
honradas que ministravam ao Senhor com os seus bens. E João
tinha uma casa própria (Lc 8:3; Jo 19:27). Assim, podemos inferir
com segurança a partir desses fatos que eles se situavam
consideravelmente acima da pobreza. Como muitos já foram ao
extremo de falar dos apóstolos como pobres e analfabetos,
achamos por bem notar as poucas indicações da Escritura sobre
esses assuntos.

Nada sabemos a respeito do caráter de Zebedeu. Ele não fez
nenhuma objeção a seus filhos o deixarem ao chamado do
Messias. Mas não ouvimos mais nada sobre ele depois.



Frequentemente vemos a mãe em companhia de seus filhos, mas
nenhuma menção ao pai. É provável que ele tenha morrido logo
após o chamado de seus filhos.

Os filhos do trovão
O evangelista Marcos, ao enumerar os doze apóstolos (cap. 3:17),
quando menciona Tiago e João, diz que nosso Senhor a eles “pôs
o nome de Boanerges, que significa: Filhos do trovão”. Sem
dúvida, em uma ou duas ocasiões, seu zelo foi intemperante, mas
isso foi antes de eles entenderem o espírito de seu chamado.
Mais provavelmente nosso Senhor tenha dado a eles esse nome
como profético do seu ardente zelo em proclamar aberta e
corajosamente as grandes verdades do evangelho, depois que se
familiarizaram completamente com elas. Temos certeza de que
João, em companhia de Pedro, nos primeiros capítulos de Atos,
demonstrou uma coragem que não temia ameaças e não se
intimidava com nenhuma oposição.

A julgar pelos seus escritos, João parecia possuir uma disposição
singularmente afetuosa, branda e amável. Ele foi caracterizado
como “o discípulo a quem Jesus amava”. Em várias ocasiões, ele
foi admitido em comunhão íntima e livre com o Senhor (João 13).

“O que distinguia João”, diz Neandro, “era a união das mais
opostas qualidades, como frequentemente observamos em
grandes instrumentos do avanço do reino de Deus – a união de
uma disposição inclinada à meditação silenciosa e profunda, com
um zelo ardente, porém não impelido a uma grande e
diversificada atividade no mundo exterior, não um zelo
apaixonado, como aquele que, supomos, enchia o peito de Paulo
antes de sua conversão. Mas havia também um amor, não brando
e flexível, mas que agarrava com toda a sua força e retinha
firmemente o objeto ao qual era direcionado, repelindo
vigorosamente qualquer coisa que pudesse desonrar esse objeto
ou tentar arrancá-lo de sua posse, e essa era a principal
característica de João”.



Na crucificação
A história de João está intimamente ligada às histórias de Pedro e
Tiago. Esses três nomes raramente estão separados na história do
evangelho. Mas há uma cena em que João fica sozinho e que
deve ser observada. Ele foi o único apóstolo que seguiu Jesus até
o local de Sua crucificação. E lá ele foi especialmente honrado
com a consideração e a confiança de seu Mestre. “Ora, Jesus,
vendo ali Sua mãe e que o discípulo a quem Ele amava estava
presente, disse à Sua mãe: Mulher, eis aí o teu filho. Depois,
disse ao discípulo: Eis aí tua mãe. E desde aquela hora o
discípulo a recebeu em sua casa” (Jo 19:26-27).

Os últimos anos
Após a ascensão de Cristo e a descida do Espírito Santo no dia de
Pentecostes, João se tornou um dos principais apóstolos da
circuncisão. Mas seu ministério vai até o final do primeiro século.
Com sua morte, a era apostólica naturalmente se encerra.

Na Ásia Menor, ele plantou e cuidou de várias Igrejas em
diferentes cidades, mas fez de Éfeso seu centro. Dali ele foi
banido para a Ilha de Patmos, perto do fim do reinado de
Domiciano. Lá, ele escreveu o Apocalipse (cap. 1:9). Ao ser
libertado do exílio, pela ascensão de Nerva ao trono imperial, João
retornou a Éfeso, onde escreveu seu evangelho e epístolas. Ele
morreu por volta de 100 d.C., no terceiro ano do imperador
Trajano, com cerca de cem anos de idade.

A. Miller



A Natureza Divina
 

João nos apresenta o que há de mais exaltado na comunhão, ou
melhor, na natureza da comunhão; consequentemente, ele não
toca no assunto da Igreja, como um objeto dos conselhos divinos,
mas da natureza divina.

J. N. Darby



Os Escritos de João
 

Há uma conexão entre o evangelho de João, suas epístolas e o
Apocalipse. A mesma verdade é proeminente em cada um
desses três livros, mas cada um olha para essa verdade de uma
perspectiva diferente.

João não foi o escolhido para comunicar a nós o chamado
celestial, nem o Mistério, nem a organização das igrejas no
deserto. Tais assuntos fluíam da caneta de um Paulo. João
também não nos apresenta os efeitos da ressurreição do Senhor
Jesus sobre aqueles dentre Israel que eram crentes, como fazem
Pedro e Tiago. O assunto de João é a vida eterna e o que flui dela.
A vida eterna que estava em Jesus é o assunto encontrado em
toda parte nos escritos de João, mas cada uma de suas obras tem
algo pelo qual se distingue das demais. No entanto, em todas elas
há, como verdade governante, a vida eterna que estava em Cristo.

O evangelho
No Evangelho, temos a vida eterna que estava em Cristo Jesus, e
a história dos sofrimentos que eram necessariamente Seus, já que
Ele iria comunicar vida eterna a pobres pecadores. No momento
em que tudo isso termina, Ele parte. Ele deixou a Terra para Se
assentar, como Filho do Homem, à direita de Deus, na Majestade
das alturas. As cortinas se fecham sobre as cenas de Sua carreira
terrenal, e Ele é perdido de vista daqueles que são apenas
homens sobre a Terra.

As epístolas
Nas epístolas, temos a corrente dessa vida eterna, que é vista
fluindo d’Ele como sua fonte – uma fonte de água viva, colocada
no meio do trono nas alturas. À medida que flui, ela traz à luz um
povo celestial aqui embaixo e os enche, como santos do Deus
vivo, durante sua peregrinação pelo deserto.



Apocalipse
No livro de Apocalipse, são os efeitos dessa vida eterna. Não é a
vida manifestada no evangelho em Jesus em humilhação, nem,
como nas epístolas, concedida pela fé a um povo celestial que
está na Terra, mas o resultado desses dois testemunhos. Ele trata
dos efeitos da vida eterna, segundo Deus, tanto sobre aqueles
que não estão sujeitos a ela como sobre aqueles que estão, seja
na Terra ou no céu. O Senhor, que tinha a vida eterna em Si
mesmo, é o primeiro a manifestá-la aqui embaixo; Ele fez e sofreu
tudo o que era necessário, seja para a comunicação dessa vida
por parte de Deus, ou para o recebimento dela por parte de
pobres pecadores. Sem aquilo que Cristo fez e sofreu, a
santidade mantinha fechado o caminho da bondade divina, por
um lado, e, por outro, o pobre pecador nunca poderia ser livre
diante de Deus. Quando tudo foi feito, Sua graça começou em
Jerusalém. Rejeitado ali, Ele deu a bênção a Seus santos
propriamente ditos, um povo preparado para os lugares celestiais.
Finalmente, devem ser manifestados o que é a glória de Sua
Pessoa e qual é o julgamento que Deus formou a respeito d’Ele.
Ele deve reinar sobre a Terra sobre um povo terrenal, a quem Ele
Se manifestará na glória celestial que Ele deu à Sua noiva
celestial. O resultado final da humilhação do Filho será que tudo o
que não se humilhar sob Ele será julgado, pois convém a Deus
fazer brilhar a luz dessa vida eterna; é necessário que Ele torne
manifesto, tanto na Terra como no céu, qual o Seu julgamento a
respeito da obra de Seu Filho. Se o Filho de Deus Se tornou Filho
do Homem, Ele é a ressurreição e a vida, e, como tal, tudo
relacionado ao homem deve ser apresentado à luz de Sua glória.

A glória divina deve ser plenamente manifestada, aquela glória
que a vida eterna, manifestada em Jesus como Filho do Homem,
vindicou, até mesmo no momento em que Ele foi rejeitado.

Tudo confiado ao Filho
O que temos em Apocalipse parece estabelecido naquilo que
encontramos apresentado em João 5: “E o Pai a ninguém julga,



mas deu ao Filho todo o juízo, para que todos honrem o Filho,
como honram o Pai. Quem não honra o Filho não honra o Pai,
que O enviou... Porque, como o Pai tem a vida em Si mesmo,
assim deu também ao Filho ter a vida em Si mesmo. E deu-Lhe
o poder de exercer o juízo, porque é o Filho do Homem”. Assim
também em Atos 10:42: “E nos mandou pregar ao povo e
testificar que Ele é o que por Deus foi constituído Juiz dos vivos
e dos mortos”. Em Atos 17:30-31, lemos: “Mas Deus, não tendo
em conta os tempos da ignorância, anuncia [manda – TB] agora
a todos os homens, em todo lugar, que se arrependam,
porquanto tem determinado um dia em que com justiça há de
julgar o mundo, por meio do Varão que destinou; e disso deu
certeza a todos, ressuscitando-O dos mortos”. A mesma
doutrina é encontrada em outras partes da Escritura.

O Filho de Deus tornou-Se Filho do Homem, a fim de revelar a
graça de Deus a pobres pecadores. Portanto, Deus dá, na Terra,
testemunhos d’Ele, mas os resultados de tais testemunhos em
graça devem ser totalmente manifestados. As igrejas, o estado da
Terra como um todo, o estado dos Judeus, o estado das nações,
o poder de Satanás, licenciado pela natureza carnal dos homens
deste mundo, que negaram a Deus tanto em Seu governo quanto
em Sua adoração – todas as coisas devem ser manifestadas em
seu verdadeiro caráter por Jesus, e, depois de manifestadas, Ele
as julgará – colocando-as de lado para estabelecer o reino
milenar. Assim, temos a vida eterna claramente expressada:
primeiro, em Jesus, perfeitamente e de acordo com as
reivindicações de Deus e o estado de coisas na Terra (como no
evangelho de João); segundo, por meio do Seu Espírito em um
povo fraco (como nas epístolas); e terceiro, o triunfo dela sobre
todas as coisas, independentemente de seu caráter (como em
Apocalipse). Tais são a verdade que governa e os pensamentos
que distinguem os escritos de João.

G. V. Wigram (adaptado)



O Evangelho de João
 

O Evangelho de João tem um caráter especial, que impressionou
a mente de todos aqueles que lhe deram um pouco de atenção,
mesmo que nem sempre tenham entendido claramente o que
produziu esse efeito. Não só impressiona a mente, mas atrai o
coração de uma maneira que não pode ser encontrada nas outras
partes do Livro sagrado. A razão para isso é que o Evangelho de
João apresenta a Pessoa do Filho de Deus – o Filho de Deus que
desce tão baixo que Ele pode dizer: “Dá-Me de beber”. Isso atrai
o coração, se o coração não estiver completamente endurecido.
Se Paulo nos ensina como um homem pode ser apresentado
diante de Deus, João apresenta Deus diante do homem. Seu
assunto é Deus e a vida eterna em um Homem, com o apóstolo
seguindo o assunto na epístola, mostrando-nos essa vida
reproduzida naqueles que a possuem ao possuírem Cristo. Falo
apenas dos principais elementos que caracterizam esses livros,
pois muitas outras verdades além daquelas que acabei de
observar são encontradas neles, é desnecessário dizer. De fato, é
o Evangelho de João que nos dá a doutrina do envio do Espírito
de Deus, o outro Consolador, que permanecerá conosco para
sempre.

Mateus, Marcos e Lucas
O Evangelho de João se distingue muito claramente dos outros
três evangelhos sinóticos, e faremos bem em considerar o caráter
destes últimos, principalmente no que diz respeito à diferença
entre eles e o Evangelho de João. Os três evangelhos sinóticos,
Mateus, Marcos e Lucas, fornecem os mais preciosos detalhes da
vida do Salvador aqui embaixo, de Sua paciência e Sua graça: Ele
era a perfeita expressão do bem no meio do mal; Seus milagres
(com exceção da maldição da figueira) eram todos milagres de
bondade – a expressão do poder divino manifestado em
bondade. Aqui encontramos o bem; o próprio Deus, que é amor,
agindo segundo a graça que logo seria claramente revelada.



Assim foi o bendito Salvador apresentado ao homem, para ser
reconhecido e recebido: Ele foi desconhecido e rejeitado. Algo
mencionado frequentemente é que cada um dos três
evangelistas apresenta o Salvador em um aspecto diferente:
Mateus traz diante de nós o Emanuel no meio dos Judeus;
Marcos, o Profeta Servo; Lucas nos dá o Filho do Homem, mais
em relação ao que existe atualmente, isto é, a graça celestial. Mas
todos os três, em geral, apresentam o Salvador em Seus
pacientes caminhos de graça neste mundo, para que o homem O
receba, e o homem O rejeitou! O Evangelho de Marcos,
relacionado ao serviço de Jesus, não tem genealogia. Mateus, em
relação aos Judeus e às dispensações terrenais, traça o Salvador
desde Abraão e Davi e também mostra as três coisas que
substituem o Judaísmo, isto é, o reino como ele existe no tempo
presente (cap. 13), a Igreja (cap. 16) e o reino em glória (cap. 17).
Lucas, que nos apresenta a graça no Filho do Homem, segue Sua
genealogia até Adão. Esses três evangelhos sempre falam de
Cristo como um Homem aqui embaixo, apresentado aos homens
historicamente, e eles seguem seu relato até que Ele seja
decididamente rejeitado, anunciando então Sua entrada na nova
posição que Ele assumiu pela ressurreição. A ascensão, que é o
fundamento de nosso lugar atual, é dada somente em Lucas
diretamente; alusão a ela é feita nos últimos versículos
suplementares em Marcos.

O que é diferente em João
O Evangelho de João considera o Senhor de outra maneira. Ele
nos apresenta uma Pessoa divina que desceu até aqui, Deus
manifestado neste mundo – um fato maravilhoso, do qual tudo
depende na história do homem. Não é mais uma questão aqui de
genealogia; não é mais o segundo Homem responsável para com
Deus (embora isso seja sempre verdade) e perfeito diante de
Deus e todo o Seu deleite, enquanto vemos em cada página que
não é mais o Messias segundo a profecia; não é mais o Emanuel,
Jesus, que salva o Seu povo; não é mais o mensageiro que
comparece diante de Sua face. Em João, é o próprio Deus, como



Deus, que em um Homem Se mostra aos homens, aos Judeus,
pois Deus O havia prometido – mas antes de tudo para colocá-los
inteiramente de lado (cap. 1:10-11), mostrando ao mesmo tempo
que nada no homem podia sequer compreender Quem estava ali
presente com ele. Então, no final do Evangelho, encontramos a
doutrina da presença do Espírito Santo, que deveria substituir
Jesus aqui embaixo, revelando Sua glória nos céus e nos dando a
consciência de nossos relacionamentos com o Pai e com Ele.
Também é de salientar que todos os escritos de João, e entre eles
o seu evangelho, olham para o Cristão como um indivíduo e não
reconhecem a Igreja, nem como o corpo nem como a casa. Além
disso, o Evangelho de João trata da vida eterna; ele não fala do
perdão dos pecados, exceto como uma administração presente
confiada aos apóstolos, e, no que diz respeito a Cristo, ele trata
essencialmente do assunto da manifestação de Deus aqui
embaixo e da vinda da vida eterna na Pessoa do Filho de Deus;
consequentemente, ele praticamente não fala da nossa porção
celestial, com a exceção de três ou quatro alusões. Mas é hora de
deixar essas reflexões gerais, para considerar o que o evangelho
em si nos ensina.

A estrutura do evangelho
Antes de tudo, então, vejamos sua estrutura. Os três primeiros
capítulos são preliminares. João Batista ainda não havia sido
preso, e Jesus, embora ensinasse e realizasse milagres, ainda não
havia iniciado Seu ministério público. Os dois primeiros desses
três capítulos, até o capítulo 2:22, formam um todo. O capítulo 3
nos dá a base da obra divina em nós e para nós – isto é, o novo
nascimento e a cruz, esta última introduzindo coisas celestiais
quanto a nós e ao próprio Jesus. No capítulo 4, Jesus passa da
Judeia para a Galileia, deixando os Judeus que não O receberam,
e toma o lugar de Salvador do mundo em graça. No capítulo 5,
Ele dá a vida como Filho de Deus; no capítulo 6, Ele Se torna,
como Filho do Homem, o sustento da vida, em Sua encarnação e
em Sua morte. O capítulo 7 nos mostra que o Espírito Santo
deveria substituí-Lo – a festa dos Tabernáculos, o



restabelecimento de Israel, que acontecerá depois. No capítulo 8,
Sua palavra é definitivamente rejeitada; no capítulo 9, Suas obras,
mas o homem que recebeu a visão O segue. Assim, no capítulo
10, Ele terá Suas ovelhas e as guardará para coisas melhores por
vir. Nos capítulos 11 a 12, Deus dá testemunho d’Ele, como Filho
de Deus, pela ressurreição de Lázaro; como Filho de Davi, por sua
entrada em Jerusalém; como Filho do Homem, pela vinda dos
gregos, mas esse título de Filho do Homem trouxe consigo a
morte, um assunto que é então considerado. Betânia é uma cena
por si só; Maria apreendeu em seu coração a posição de Jesus;
Aquele que deu a vida deve Ele próprio morrer. Seu título de Filho
do Homem encerra a história de Jesus aqui, apresentando-O pela
morte e pela redenção em uma esfera de glória muito mais
ampla. Mas então (cap. 13) surgiu naturalmente a questão: Jesus
deixaria Seus discípulos? Não; sendo glorificado no alto, Ele
lavaria os pés deles. Mas para onde Ele foi, os discípulos não
podiam segui-Lo agora. No capítulo 14, encontramos os recursos
de consolo durante o tempo da ausência do Senhor. O Pai já havia
sido revelado n’Ele durante Sua vida aqui. Quando tivesse
retornado para os céus, Ele enviaria outro Consolador; por meio
d’Ele, os discípulos conheceriam que Ele estava no Pai, e eles
n’Ele, e Ele neles. O capítulo 15 nos mostra a relação dos
discípulos com Ele na Terra, tomando o lugar dos Judeus; o lugar
dos discípulos diante do mundo, o dos Judeus ao rejeitá-Lo, e
depois o Consolador. O capítulo 16 nos diz o que o Espírito Santo
faria quando viesse; do que Sua presença seria a prova no mundo
e o que Ele ensinaria aos discípulos, colocando-os ao mesmo
tempo em relacionamento imediato com o Pai. No capítulo 17, o
Senhor, assumindo Sua posição em razão da realização de Sua
obra e a revelação do nome do Pai, coloca os Seus em Sua
própria posição diante do Pai e diante do mundo; o mundo é
julgado, por ter rejeitado o Senhor, e os Seus são deixados aqui
em Seu lugar. Em seguida, nos capítulos 18-19, temos a história da
condenação e crucificação do Senhor; no capítulo 20, Sua
ressurreição e manifestação de Si mesmo a Seus discípulos, bem
como a missão deles. O capítulo 21 nos dá Sua conversa com os



Seus na Galileia, a restauração de Pedro e a profecia de Jesus
sobre ele e sobre João.

Collected Writings of J. N. Darby



As Epístolas de João
 

Na primeira epístola profundamente interessante de João, temos
as evidências intrínsecas do poder do Cristianismo fluindo de
Deus. Temos seu caráter essencial e interno de natureza
permanente; nossa força nele, ao nos proporcionar comunhão
com o Pai e com Seu Filho Cristo Jesus, e, no conhecimento de
Seu amor, segurança contra a altiva assunção de sedução
anticristã. Isso é efetuado internamente pelas duas evidências
pessoais, em que Ele deu Sua vida e “por Seu Espírito habitando
em nós”. Externamente, guardamos Seus mandamentos e
amamos os irmãos. A unidade do testemunho da glória de Cristo,
no Espírito, na água e no sangue, é declarada nesta epístola, e o
testemunho interno e externo são distinguidos. Um é a bênção do
crente; o outro, a condenação do mundo. O livro termina com o
contraste geral: “Sabemos que somos de Deus e que todo o
mundo está no maligno”. “E sabemos que já o Filho de Deus é
vindo e nos deu entendimento”. O próximo ponto é: “para
conhecermos O que é verdadeiro”, e o próximo: “nO que é
Verdadeiro estamos, isto é, em Seu Filho Jesus Cristo”. “Este é o
verdadeiro Deus e a vida eterna”. Amém! Todo o resto é apenas
“Filhinhos, guardai-vos dos ídolos”.

Quão abençoado é o testemunho de que em Jesus estamos no
verdadeiro Deus e – o que é nossa porção, e bênção, e conforto
eterno nisto – a vida eterna n’Ele! Em Jesus, temos a vida eterna e,
em associação com Ele, somos capacitados para entender e
desfrutar de tudo que está n’Ele, o Senhor e verdadeiro Deus.

Na segunda e terceira epístolas, temos o cuidado individual, vivo
e fiel do Espírito no apóstolo para que ninguém caia na sedução
de perder a verdadeira doutrina de Cristo: quem falha aqui, ou
seja, não permanece aqui, não tem Deus, e é dada direção para a
ousadia implacável na rejeição daqueles que participam de suas
obras más, a direção sendo, em uma, para não receber sedutores,



ou seremos participantes delas; na outra, para receber
testemunhas fiéis da verdade, porque nelas somos participantes
da verdade. Ambas as epístolas se apoiam nisto: “andando na
verdade” (AIBB); elas são os detalhes do Cristianismo, tais como
se desenvolvem no serviço.

J. N. Darby



João e o Apocalipse
 

Vamos examinar qual é a natureza e o caráter do livro de
Apocalipse. É um livro de julgamentos, mas é especialmente João
quem traz esse ponto de vista, enquanto fala das verdades
relacionadas à nossa salvação, especialmente a presença do
Espírito Santo, e, na epístola, de propiciação. Em seu evangelho, é
o Filho que veio como vida, a vida sendo a luz dos homens. Na
epístola, isso é tomado como base, e a vida é comunicada a nós,
e sua existência testada por seu verdadeiro caráter de nos
proteger contra os enganadores. É notável que, exceto em
algumas passagens que vêm para completar a verdade aqui e ali
(e são muito poucas e curtas), João nunca vê essa vida levada ao
seu resultado final no propósito de Deus, mas manifestada neste
mundo, seja no próprio Cristo ou em nós. O fato de que subiremos
ao alto para a casa do Pai é algo abençoadamente declarado no
começo de João 14 e desejado no final do capítulo 17, mas não é
em nenhum lugar o assunto geral.

João apresenta a Pessoa divina do Filho em vida (e isso em graça
em carne, o amor divino mostrando a si mesmo e ao Pai), em Sua
abençoada superioridade ao mal e, por isso, a extrema doçura
dos escritos que ele nos deu pelo Santo Espírito – e, como o amor
divino faz, adaptando-se à necessidade e tristeza ao seu redor, a
tudo o que o coração humano poderia precisar, e ainda assim
sempre luz. Em João, não temos o homem sendo levado ao céu,
por assim dizer, mas temos o próprio Deus em graça, o Filho
revelando o Pai na Terra. O evangelho e a epístola, como vimos,
revelam essa vida em si mesma ou em nós, mas o evangelho
(pois a epístola nos dá a vida entre a partida e a volta do Senhor)
nos dá no final um indício do apóstolo mantendo um testemunho
da vinda de Cristo. Ele não disse que João não morreria, mas que,
se Ele quisesse, ele ficaria até que Ele viesse. Paulo podia edificar
a Igreja, pôr seu fundamento como sábio arquiteto; Pedro podia
ensinar um peregrino a seguir Aquele que ressuscitou e que, pela



Sua ressurreição, o havia gerado de novo para uma viva
esperança – como seguir seu Mestre pelo deserto, no qual, afinal,
Deus ainda governava. Estes, e outros, também alertam quanto
aos males que hão de vir. Mas aquele que era tão pessoalmente
próximo de Cristo – esse (o discípulo a quem Jesus amava) podia
zelar, com o poder do amor divino, pelas glórias da Igreja na
Terra, que estavam desaparecendo, na energia de uma vida que
não podia falhar nisto. E ele poderia passar, com uma visão
profética, a estabelecer os direitos da mesma Pessoa (fora e por
parte do céu, mas ainda assim) na Terra – direitos, cujo
estabelecimento deve trazer paz à Terra, e abolir o mal, e fazer
valer esses direitos, onde o profeta os havia visto desprezados,
em Um que ele tanto amava, manifestado na Terra, e conectar a
excelência do glorificado Sofredor com a bênção de um mundo
resgatado, o qual a graça poderia abençoar por meio d’Ele,
embora já O tivesse rejeitado antes. A maneira de realizar isso,
com o histórico anterior da Igreja de falha, é o que nos é dado no
Apocalipse, com a Pessoa profeticamente conhecida e a glória de
Cristo Se conectando, primeiro com a assembleia responsável na
Terra, embora depois judicialmente, e depois com a Terra.

J. N. Darby



Filhos de Deus
 

É somente pelas abundantes riquezas da graça de Deus que
qualquer um de nós somos Seus filhos, e, porque é totalmente
por graça, deve ser, portanto, baseado no princípio da fé, e não
das obras. No entanto, é algo muito abençoado saber disso pela
autoridade da Palavra de Deus como uma certeza divina, mas
ainda mais abençoado ter o gozo deste novo e eterno
relacionamento pela verdade sendo trazida ao nosso coração no
poder do Espírito Santo. “O mesmo Espírito testifica com o nosso
espírito que somos filhos de Deus”. Outro apóstolo inspirado diz:
“Amados, agora somos filhos de Deus” (Rm 8:16; 1 Jo 3:2). É
praticamente impossível que algo possa ser mais simples ou dito
de modo mais definitivo. Não existe “se” ou “mas” na frase; não há
“na esperança de ser” ou espaço para sombra de “dúvida”. O fato
é inconfundivelmente estabelecido que todos os que
verdadeiramente creem no Senhor Jesus Cristo, o Filho de Deus,
são “filhos de Deus”. Nunca nos esqueçamos de que isso é o que
o Espírito de Deus ensina e é, portanto, a verdade de Deus, e não
a opinião do homem.

Depois que ouvimos e cremos no evangelho da nossa salvação,
recebemos o perdão dos pecados, e o Espírito Santo é dado para
habitar em nós como o selo de Deus, Sua unção, o penhor da
herança, para nos guiar também e nos ensinar, para que
possamos conhecer e desfrutar, pela autoridade da Escritura, do
nosso novo e eterno relacionamento de filhos. Ele testifica com o
nosso espírito que somos filhos de Deus, e é uma fonte
inesgotável de santo gozo, ação de graças e louvor. Dessa
maneira a alma começa a conhecer Deus como Pai.

Herdeiros
Isso não é tudo, pois somos instruídos ainda: “se nós somos
filhos, somos, logo, herdeiros também, herdeiros de Deus e
coerdeiros de Cristo; se é certo que com Ele padecemos, para



que também com Ele sejamos glorificados” (Rm 8:17). Não
deixemos isso passar levianamente, mas consideremos até que
ponto conhecemos e desfrutamos desse abençoado
relacionamento com Deus para o qual fomos trazidos.
Lembremos que temos “gozo e paz em crer” (JND), não apenas
em conhecer a doutrina, mas em receber a verdade dela em
nosso coração como da boca de Deus. Assim, nos alimentando
das palavras de Deus para nós, tornando-as nossas, vivemos dia
após dia no conforto desse relacionamento imutável e eterno. Por
mais piedosos que pareçamos, não podemos andar como filhos
de Deus, a menos que saibamos que somos Seus filhos. Muitos
dirão: “Sim, eu entendo” ou “Eu sei disso há alguns anos”, mas
viver dia após dia desfrutando disso como uma realidade
estabelecida e olhar para a bendita perspectiva que nos é
apresentada produz alegria no coração e santa liberdade como
nada mais pode. Não deixemos então de receber de Deus por
Sua Palavra e desfrutar diante d’Ele a surpreendente verdade de
que Sua própria graça insondável nos fez Seus filhos para cuidar e
confortar para sempre para Seu próprio louvor e glória eternos.

O Espírito Santo
Observe também que o Espírito que nos foi dado para nos fazer
conhecer que somos filhos de Deus é mencionado como “o
Espírito de Seu Filho”, para que possamos ter, em nossa medida,
Seus próprios sentimentos e afeições, e que Ele também é
chamado de “o Espírito de adoção”, para nos fazer perceber
nossa posição e nos dar pensamentos, sentimentos e afeições
adequados ao Aba, Pai. Nosso Senhor orou para que o amor com
o qual o Pai O amava possa estar em nós, e Ele também Se referiu
a um tempo em que o mundo saberá que o Pai nos amou como
Ele O amava. Preciosa graça! O Espírito Santo também é nosso
Guia. “Porque todos os que são guiados pelo Espírito de Deus,
esses são filhos de Deus”. E que seja lembrado que Ele está aqui
também para nos guiar a toda a verdade. Ele nunca é
mencionado como nos dirigindo, mas com toda a ternura de uma
ama amorosa guiando as crianças pequenas. Isso está em total



consonância com o amor divino, e ser guiado por Ele é uma
marca da filiação.

Quanto a esse guiar do Espírito de Deus, é fácil dizer: “Eu sou
guiado pelo Espírito a fazer isso ou aquilo”, mas é certo que Ele
nunca nos leva a ter confiança na carne ou a cobiçar uma posição
no mundo, que crucificou o Senhor da glória, ou a fazer algo
contrário à Sua Palavra. Sem dúvida, Sua maneira usual de guiar é
pela Palavra escrita, embora, quanto ao tempo, lugar,
circunstâncias e outros detalhes, se andarmos na verdade,
observarmos Seus olhos e mãos, não tendo nossa vontade
própria em atividade, mas com toda humildade tendo o olho para
a Sua glória, Ele certamente guiará. O Espírito é Aquele que
glorifica e testifica do Filho de Deus, e Ele toma das coisas do Pai
e do Filho e as mostra para nós. Estes são marcos importantes
para nunca se perder de vista. Separar, portanto, as operações do
Espírito de Deus do testemunho da Palavra escrita e da Pessoa do
Filho seria enganoso e não sadio.

Comunhão
O Espírito Santo nos leva a uma associação consciente com
Cristo. Mesmo que Ele nos ocupe conosco mesmos para nos
reprovar por causa do pecado, é para nos levar com julgamento
próprio à presença de Deus. Como somos chamados à comunhão
do Filho de Deus, nos separar d’Ele é descer aos pensamentos da
carne. A comunhão com o Pai e o Filho é o estado normal do filho
de Deus, e ela é mantida apenas no poder do Espírito Santo. O
mundo não recebe o Espírito Santo porque, como nosso Senhor
disse, ele “não O vê, nem O conhece”. Aos Seus discípulos, no
entanto, Ele acrescentou abençoadamente: “mas vós O
conheceis, porque habita convosco e estará em vós” (Jo 14:17).
Todos os crentes que sabem que são filhos de Deus conhecem,
em alguma fraca medida, o Espírito Santo e algo de Suas
graciosas operações e maneiras. Aqueles que têm o Espírito de
Deus habitando neles têm uma consciência pessoal do amor de
Deus, pois ele é derramado em seus corações; eles se deleitam



em se curvar a Jesus como seu Senhor, bem como seu Salvador.
Eles sabem que são filhos de Deus. Eles percebem também Seu
poder em ministrar a eles as coisas preciosas do Filho de Deus,
enquanto atrai seus corações para cima, para Cristo, e para fora,
por Cristo.

H. H. Snell, The Christian Friend, 17:18



O Melhor Vinho
 

Quando da festa da vida a glória se foi
E o cansaço se arrasta,

Quando em teus lábios o pão se tornou em cinzas
E todo o vinho acabou.

 
Então encha os jarros mais uma vez, mas apenas com água,

E encha-os até a borda;
E aos convidados esperando em volta de tua mesa

Despeje o teu melhor por Ele.
 

Seu poder só aguarda teu pequeno esforço
Para adicionar Seu poderoso toque,

Transformando teu pobre dom em Sua rica safra,
Fazendo teu pouco muito.

 
Então conhecerás de novo o gozo de servir

Que tu pensavas que havia passado,
E descobrirás que o Mestre da festa deu

O melhor vinho no final.

A. J. Flint



 

“Ora, um de Seus discípulos, aquele a
quem Jesus amava, estava reclinado

no seio de Jesus”
João 13:23


