




O Cristão
Junho de 2017

———§———


JERUSALÉM





Título do original em inglês:
The Christian Magazine – A Solitary Way
Edição de Novembro de 2017
Primeira edição em português – Janeiro de 2023


Originalmente publicado por:
BIBLE TRUTH PUBLISHERS
59 Industrial Road, Addison, IL 60101
ESTADOS UNIDOS DA AMÉRICA
https://bibletruthpublishers.com/


Traduzido, publicado e distribuído no Brasil com autorização
dos editores da versão original em língua inglesa por
ASSOCIAÇÃO VERDADES VIVAS, uma associação sem fins
lucrativos, cujo objetivo é divulgar o evangelho e a sã doutrina de
nosso Senhor Jesus Cristo.
Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br
 
Abreviaturas utilizadas:
ARC – João Ferreira de Almeida – Revista e Corrigida – SBB 1995
ARA – João Ferreira de Almeida – Revista e Atualizada – SBB 1993
TB     – Tradução Brasileira – 1917
ACF  – João Ferreira de Almeida – Corrigida Fiel – SBTB 1994
AIBB – João Ferreira de Almeida – Imprensa Bíblica Brasileira –
1967
JND  – Tradução inglesa de John Nelson Darby
KJV   – Tradução Inglesa King James


Todas as citações das Escrituras são da versão ARC, a não ser que
outra esteja indicada.
Qualquer sugestão de correção será bem-vinda.

https://bibletruthpublishers.com/
http://www.verdadesvivas.com.br/
mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br


Tema da edição:

Um Caminho Solitário
“Não é bom que o homem esteja só; far-lhe-ei uma adjutora
que esteja como diante dele” (Gn 2:18). Deus fez o homem para
companhia. Ele o criou para ter comunhão Consigo mesmo. Sem
isso, a natureza do homem não pode descansar. O pecado e os
seus resultados, como a morte, separaram o homem de Deus e
muitas vezes o homem de outros homens. O resultado foi
solitude e solidão (N. do T.: Solitude é um estado de isolamento

voluntário e positivo; já a solidão é uma condição associada à dor

e à tristeza), que todos experimentaram de vez em quando. O
Homem perfeito, o Senhor Jesus, muitas vezes esteve sozinho
entre os homens, pois eles não entendiam Seus pensamentos,
sentimentos e motivos. Mas, exceto pelo abandono na cruz, Ele
nunca esteve sozinho ou sentiu solidão em sua comunhão com
Deus. Nós também experimentamos estar sozinhos e ficar sem
companhia às vezes entre os homens. Mas Aquele que
perfeitamente conhece e compreende nossos sentimentos e
necessidades, nos disse: “Não te deixarei, nem te desampararei”
(Hb 13:5). Que possamos dar gozo ao Seu coração, não voltando
as costas ao Seu amor, conforto e companheirismo e não
quebrando a comunhão com Ele através do pecado. Devemos
aprender a não ignorar Sua presença por ocupação própria com
nossos relacionamentos fracassados ou quebrados com os
outros, que levam aos sentimentos de amargura e pensando de
que ninguém se importa. Ele é e sempre será o “Amigo mais
chegado do que um irmão” – Aquele que diz: “Sou Eu; não
temais”.

 

Tema da Edição



Um Caminho Solitário



Há um mistério nos corações humanos, 

E apesar de estarmos rodeados por uma tropa 


Daqueles que nos amam verdadeiramente e são amados, 

Para cada um de nós, de tempos em tempos, 


Chega uma sensação de absoluta solidão; 

Nosso querido amigo é “estranho” para a nossa alegria, 


E não pode perceber a nossa amargura. 


“Não há ninguém que realmente entenda,

nenhum que possa entrar em tudo o que sinto” 


Tal é o clamor que cada um de nós tem;

Nós vagamos em “um caminho solitário”. 


Não importa qual ou onde nossa sorte possa estar;

Cada coração, misterioso até para si mesmo,


Deve viver sua vida de solidão interior.


E você saberia qual a razão disso? 

É porque o Senhor deseja nosso amor;


Ele deseja ser o Primeiro em cada coração;

Ele então mantém a chave secreta somente com Ele,


para abrir todas as suas câmaras, e abençoar

Com simpatia perfeita e santa paz

Cada alma solitária que vem a Ele.


Então quando sentimos esta solidão, é

A voz de Jesus dizendo, "Vinde a Mim";


E todas as vezes que não "entendemos"

É um chamado para que nós venhamos novamente:


Porque apenas Cristo pode satisfazer a alma;

E aqueles que caminham com Ele todos os dias


Nunca podem ter “Um caminho solitário”.


E quando estiver desmaiando debaixo de uma cruz pesada

E disser "Eu não posso suportar isso sozinho”


Você fala a verdade; Cristo fez isso propositalmente

Tão pesado para que você pudesse retornar para Ele


Quão maior o luto, que "ninguém compreende”

Traz uma mensagem secreta da parte d’Ele


Suplicando que você volte para Ele novamente.


O “Homem de dores” entende isso muito bem;

“Em tudo tentado”, Ele pode sentir contigo;


Você não pode dizer vim muitas vezes, ou muito perto;

O Filho de Deus é infinito em Sua graça;


Sua presença satisfaz a alma que anseia;




E aqueles que caminham com Ele todos os dias

Nunca terão “um caminho solitário”.

Autor desconhecido



Estar Sozinho e Estar Solitário
Um filósofo do século XX certa vez fez a afirmação um tanto
perspicaz de que "a solidão expressa a dor de estar sozinho e a

solitude expressa a glória de estar só". Para alguns, sozinho e
solitário são palavras sinônimas; ficar sozinho é ficar solitário. Para
outros, a interação social é valorizada como uma experiência
ocasional, mas a maior parte deles é mais feliz quando vive e
trabalha em solitude. Contudo, o próprio Senhor disse: “Não é
bom que o homem esteja só” (Gn 2:18), pois Deus criou o homem
com uma necessidade básica de ser amado e compreendido.
Apesar das variações de personalidades e preferências, estar
demasiadamente sozinho afeta todos nós de forma desfavorável.
Nas prisões, uma forma bem conhecida de punição, é o ato de
colocar presidiários em confinamento solitário por um período.

Visão de Deus
Para olhar para a solidão e estar sozinho na luz correta, devemos
nos voltar à Palavra de Deus e ver a visão de Deus sobre ela.
Lemos em Apocalipse 4:11: "Digno és, Senhor, de receber glória,
e honra, e poder, porque Tu criaste todas as coisas, e por Tua
vontade são e foram criadas". Essa criação inclui o homem – o
ápice da criação de Deus. Mais do que isso, lemos que quando
Deus criou o homem, Ele disse: “Façamos o homem à Nossa
imagem, conforme a Nossa semelhança” (Gn 1:26). O homem
não precisava somente de companhia humana neste mundo, mas
ele também era capaz de ter comunhão com o próprio Deus.
Deus estava criando aqueles que poderiam responder ao Seu
amor e às Suas reivindicações. Deus era suficiente para Si mesmo
em tudo, exceto em Seu amor, pois Ele queria ter objetos para
amar.

Mas todos nós sabemos o que aconteceu. O homem acreditou
em Satanás, em vez de confiar em Deus e, ao desobedecer à
única ordem que Deus lhe dera, arruinou o seu relacionamento
com Deus. A separação resultante entre o homem e Deus, com
todas as tristezas que o pecado causou, tem sido a verdadeira



causa da mágoa e da dor neste mundo. A solidão tem sido uma
dessas consequências do pecado, e é muito comum hoje em dia.
A Internet trouxe à luz a magnitude do problema. Estima-se que, a
todo momento, existem cerca de um bilhão de pessoas online no
mundo. Destes, cerca de metade está realizando negócios ou se
correspondendo com amigos, enquanto a outra metade está
procurando por um amor e um relacionamento. Mas nossa era de
mídias sociais, embora tenha facilitado drasticamente a
comunicação com os outros, não aproximou realmente as
pessoas, nem resolveu o problema da solidão. Muitas pessoas se
sentem mais isoladas e solitárias do que nunca.

E, no entanto, há aqueles que levaram uma vida feliz, produtiva e
plena, apesar do fato de terem ficado sozinhos a maior parte do
tempo. Embora tais indivíduos tendam a ser raros hoje, é
prazeroso conhecê-los. Eles parecem irradiar uma paz interior e
energia que não depende dos outros. Eles são capazes de
interagir com o mundo e com as pessoas, mas não dependem
deles. O companheirismo é bem-vindo quando está disponível,
mas se não, eles estão contentes em continuar sozinhos. Essas
pessoas também costumam estar ocupadas, e o tempo não “está

em suas mãos”.

Solidão e envelhecimento
Naturalmente, alguns podem dizer que tudo isso é bom desde
que se tenha saúde, algum dinheiro e talvez alguns interesses
reais e pessoais que ocupem o tempo. Mas e aqueles que são
mais velhos, aqueles cuja saúde já não é a mesma de antes,
aqueles que não podem sair e fazer muitas coisas, ou aqueles
que não podem ter um hobby ou correr atrás de seus interesses
em particular? Há uma resposta para a solidão que pode
facilmente se desenvolver, ou sentimentos de inutilidade e
autopiedade que podem se arrastar para nosso coração?

Nós já tocamos neste assunto em um artigo anterior da revista “O
Cristão” (setembro 2016), onde destacamos o fato de que, até
mesmo o mundo reconhece que devemos ter uma vida com



significado, e que precisamos ter uma causa acima de nós
mesmos. Este simples fato é tão importante, que talvez não
estaria fora de lugar mencioná-lo novamente. O indivíduo que
está ocupado consigo mesmo nunca é feliz, nem pode ser. Claro,
o mundo nunca vai além do que é em si mesmo, e mesmo uma
causa fora de nós, embora possa fornecer uma ajuda tremenda
para aqueles que se sentem solitários e precisam de estímulo,
nunca pode verdadeiramente satisfazer o coração. O coração do
homem é grande demais para que qualquer coisa deste mundo
possa preenchê-lo. Deus criou nosso coração, e somente Ele
pode preenchê-lo.

Primeiro de tudo, é importante reconhecer que não há uma
resposta perfeita aqui, neste mundo. Nós vivemos em um mundo
de pecado e, como Cristãos, nossos corpos ainda estão sujeitos
ao envelhecimento e a doenças. Até que sejamos chamados para
casa, nunca poderemos ser perfeitamente felizes, porque nosso
bendito Salvador está ausente. Um compositor de hinos colocou
isso bem: "Que alegria e bênção completa haveria, além de estar

onde Tu estás?" Quando perdemos alguém pela morte,
especialmente um cônjuge, a solidão existe e não pode ser
negada. Uma viúva recentemente me confidenciou que uma das
coisas mais difíceis era ter que, de repente, ir para cama sozinha.
Não existe um remédio definitivo para isso.

A perspectiva correta
Mas para obter a perspectiva correta sobre qualquer coisa neste
mundo, devemos trazer Cristo na questão, e isso é verdade sobre
o assunto que estamos discutindo. Ele estava sozinho durante o
Seu caminho neste mundo? Sem dúvida Ele estava, embora essa
palavra originalmente não seja usada na Escritura e, ao aplicar
essa palavra ao nosso bendito Senhor, devemos ter cuidado ao
definir nossos termos. O Senhor Jesus não ficou triste ou infeliz
porque muitas vezes esteve sozinho, mas não há dúvida de que
sentia falta de companhia empática e amigável. Quantas vezes
nós O encontramos sozinho, não tendo ninguém que realmente
pudesse O entender! Mesmo entre multidões, quão raramente



havia aqueles que realmente tinham empatia para com Ele ou
entendiam Sua missão aqui neste mundo! Seu exemplo nos
mostra como lidar com o desafio de estar sozinho ou ser solitário.

Andar nos passos do Mestre é, muitas vezes, ficar sozinho –
compreender, pelo menos até certo ponto, o que Ele passou
neste mundo. É sofrer com Cristo – a experiência mais valiosa e
que nos lembraremos por toda a eternidade. Muitos crentes, ao
longo das eras, sofreram por Cristo, e não queremos menosprezar
isso de maneira alguma. Sua fidelidade sob tortura, mesmo até à
morte, lhes dará a coroa da vida. Mas o sofrimento com Cristo é
mais profundo e nos identifica com Seus íntimos pensamentos,
com Seus sentimentos. É um raro privilégio, pois um dos Seus
maiores sofrimentos durante o Seu ministério terrenal, foi o fato
de que, na maioria das vezes, ninguém O entendia.

Comunhão ininterrupta
Qual é então a resposta para estar sozinho e talvez também
solitário? A primeira e principal resposta é que a solitude nos dá a
oportunidade de desfrutar de uma comunhão ininterrupta com
nosso Senhor e Salvador. A verdadeira comunhão com Ele é
sempre importante, mas, às vezes, na correnteza da vida, nossas
interações humanas estão no caminho de um conhecimento mais
profundo de nosso bendito Senhor. Quando estamos sozinhos a
maior parte do tempo é uma chance de desenvolver um
relacionamento mais rico com Aquele com Quem passaremos
toda a eternidade. Se essa chance nos é oferecida, não devemos
perdê-la.

No entanto, ainda estamos neste mundo e, novamente, o
exemplo do nosso bendito Senhor nos mostra o caminho. Lemos
sobre Ele: “E, de dia, ensinava no templo e, à noite, saindo,
ficava no monte chamado das Oliveiras” (Lc 21:37). Este foi o
padrão de Sua vida – tempo sozinho com Seu Pai, e depois
incansável serviço aos homens. Assim deveria ser conosco. Se
nos encontramos sozinhos, devemos usar o tempo, em primeiro
lugar, para cultivar um relacionamento mais completo com nosso



Senhor. Mas também devemos procurar oportunidades para
servir aos outros e aliviar seus fardos, se possível. Encontrar nosso
gozo em servir os outros não é apenas ser como Cristo, é trazer
gozo para nós mesmos também. “O que regar também será
regado” (Pv 11:25). Servir aos outros não é apenas lhes trazer
gozo; isso fará com que nosso próprio coração transborde. Se
estivermos ocupados servindo aos outros, não teremos tempo
para nos sentir sozinhos ou sentir pena de nós mesmos. Lembro-
me bem, há muitos anos, ler sobre um médico que se deparava
com uma mulher constantemente ocupada consigo mesma e,
assim, desenvolveu muitas doenças, a maioria das quais tinha um
grande componente psicossomático. Ele finalmente deu a ela
uma receita incomum: "Faça algo para outra pessoa". Foi um bom
conselho; para aqueles que estão ocupados com a autopiedade
ou acham que a vida é “chata” vão descobrir que estar ocupado
com as necessidades dos outros os eleva acima de seus próprios
problemas.

Mas alguns podem dizer: "E se você é velho ou fraco no corpo e

acha difícil servir aos outros?" Admitimos que isso nos lança ao
Senhor e não há solução fácil. Mas, nada é de maior serviço que a
oração, e nada contagia mais um cuidador do que um espírito
alegre. O mesmo Jesus de Quem foi dito: "Então, todos os
discípulos, deixando-O, fugiram" (Mt 26:56), assegura-nos que
"Não te deixarei, nem te desampararei" (Hb 13:5). Quão bom é
poder passar pelos momentos solitários da vida na companhia
d’Aquele que verdadeiramente compreende, porque sentiu o
mesmo! “Pelo que convinha que, em tudo, fosse semelhante
aos irmãos, para ser misericordioso e fiel sumo sacerdote ...
Porque, naquilo que Ele mesmo, sendo tentado, padeceu, pode
socorrer aos que são tentados” (Hb 2:17-18).

W. J. Prost



Jesus – O Homem Solitário
Jesus-Emanuel fez tudo o que Lhe era próprio, em obediência a
Seu Pai ou em amorosa compaixão com todos ao Seu redor. O
evangelho de Lucas nos leva pelos caminhos solitários deste
Homem, muitas vezes sozinho, mas nunca como um isolado. Em
meio à Suas próprias tristezas e sofrimentos, Ele prosseguiu em
perfeição moral, onde ninguém, a não ser Ele, poderia marcar o
Seu caminho. E então, enquanto estava nesse caminho, onde Ele
manifestou devoção a Deus, obediência como Servo, simpatia
como Homem, e sofrimentos na graça, Ele clama a Deus com
respeito a tais provações e tristezas; Ele estava sozinho quando
clamou para ser ouvido e respondido. Ele era o Homem solitário.
Como isso poderia acontecer com Ele, que havia descido à esfera
da desonra a Deus e do triunfo de Satanás e ao lugar da desgraça
e derrota do homem? Em tal lugar, Ele sempre tratava sobre “os
negócios do Pai”. Nós O encontramos em toda a parte de Lucas
como O dependente, mas confiante. “Ele retirava-Se para os
desertos e ali orava”; quando Ele deixou o deserto, Lucas nos diz:
“E aconteceu que, naqueles dias, subiu ao monte a orar e
passou a noite em oração a Deus”. Que noite foi esta! O Filho do
Homem nesta Terra, assumindo para Si todas as falhas e
responsabilidades dos homens na relação deles com os poderes
de Deus em justiça, justificando o Juiz de toda a Terra, aceitando
as consequências das desobediências deles, e fazendo disso o
ponto de partida da Sua própria caminhada com Deus e com os
homens aqui abaixo. Para onde poderia Ele olhar senão para o
céu? Com Quem poderia Ele falar sobre assuntos como estes,
além do Jeová de Israel? E a Quem poderia Ele orar senão Àquele
que credenciou este Filho do Homem desde o princípio, pela voz
dos céus que foram abertos: "Este é o Meu Filho amado, em
Quem Me comprazo”? Nosso bendito Senhor não apenas assume
todas essas responsabilidades acumuladas sobre Si e glorifica a
Deus por seus meios, mas, ao fazer isso, em justa obediência e
sofrimento, Ele carrega todo o peso e pressão para Deus, e o
“período da noite” não é silencioso; sim, Ele diz, Eu meditarei em



Ti nas “vigílias da noite”. Ele era o verdadeiro Israelita, o Messias e
Cabeça daquele povo; assim “o Espírito de Deus descendo
como pomba e vindo sobre Ele”, ou como a anunciação do anjo
declarou a Maria: “pelo que também o Santo, que de ti há de
nascer, será chamado Filho de Deus”.

The Bible Treasury



Solidão e Cuidados
Bem no fundo, nos recônditos mais íntimos de todo espírito
humano, a solidão é sentida, até que se saiba a verdade de que
Deus Se importa. O homem perdeu Deus, e ele está fadado a se
sentir sozinho até encontrar-se com Deus novamente. Ele deve se
encontrar com a Pessoa d’Aquele que Se apresentou como o
bom samaritano. “Mas um samaritano que ia de viagem chegou
ao pé dele”. A verdade subjacente aqui é que Deus está sempre
buscando o homem, e Ele o está buscando para ajudá-lo, pois é
tão verdade que Deus perdeu o homem como é verdade que o
homem perdeu Deus. O homem sem Deus é uma anomalia, já
que Deus fez o homem e deu a ele todas as suas faculdades,
morais e físicas. Por mais que tente, o homem não pode continuar
sem o seu Criador, assim como não pode continuar sem o seu
semelhante. A declaração de Marta ao Senhor Jesus, “Não Te
importas”, expressa essa verdade. Por mais que tentemos
escondê-lo, um sentimento de solidão e abandono nos tomará
conta em algum momento, e é justamente esse sentimento de
solidão e abandono que é a fonte frutífera de toda inquietação. A
vida é grande demais para nós cuidarmos dela sozinhos, sua
tensão é muito severa, suas demandas são maiores do que
podemos suportar, e a questão final é maravilhosa e abrangente
demais, para qualquer um de nós resolver sem ajuda.

O cuidado do bom samaritano
É exatamente isso que nos ajuda a ver quão maravilhosamente o
ensinamento de Cristo se encaixa no estado existente de coisas. A
parábola do bom samaritano nos apresenta precisamente um
quadro de absoluta solidão e abandono, bem como Àquele que
nos alivia de ambos. Quem poderia ser mais solitário e estar sem
cuidado do que o homem que caiu nas mãos de ladrões? Eles o
despiram, o feriram e o abandonaram. Ele deve ter sentido sua
solidão, especialmente, quando outros se aproximaram e, tendo
olhado para ele, passaram longe dele. No entanto, quem poderia
estar menos sozinho ou mais bem cuidado depois? Levado para a



estalagem e deixado a cargo do hospedeiro, nada faltou para ele.
"Cuida dele, e tudo o que de mais gastares eu to pagarei,
quando voltar". Se ao menos crermos que isso representa Deus e
que Ele está perfeitamente disposto a prestar muito mais
assistência a todos os que O permitirem prestar, poderíamos ter
alguma preocupação?

Sem dúvida, estamos a ponto de dizer: “Parece bom demais para
ser verdade. Há alguém tão grande, tão poderoso, disposto a

tomar conta de mim?” Só há uma resposta: Ele está disposto e é
capaz. Então talvez a pergunta se torne extremamente pessoal:
Ele fará isso por mim? Não tenho direito a tão grande
benevolência. Nem tinha o homem à beira da estrada, qualquer
direito sobre o samaritano, exceto que a necessidade sempre tem
direito ao amor. É este o ponto principal. Deus agora está agindo
por Si mesmo, de acordo com os desejos ditados pelo Seu
próprio amor. É graça, e a parábola tem a intenção de nos mostrar
o que não poderíamos exigir e não merecíamos – Seu amor. Deus
está demonstrando o fato de que Ele pode nos amar apesar de
nossa imperfeição. A ação do Bom Samaritano foi toda feita por
graça. Era assim que Deus trataria conosco. Quão lentos somos
para entender isso!

O cuidado de Marta
Marta não entendia isso e, consequentemente, estava ansiosa e
afadigada com muitas coisas. Dentro de sua pequena esfera, ela
pensava que devia cuidar de tudo, como se não houvesse
ninguém no controle e ninguém para cuidar de homens e
mulheres. Ela estava dando o melhor de si, mas não estava em
descanso. Ela representa não poucos, que, embora desejem
agradar a Deus e servi-Lo, não apreenderam quão grande prazer
é para Ele o servi-los e que Seu serviço deve preceder o deles. A
diferença entre Marta e Maria – uma estava atarefada, a outra
descansava aos pés de Jesus – era, principalmente, a diferença
entre o homem à beira da estrada e o homem na estalagem. O
homem à beira da estrada poderia muito bem ter dito ao
sacerdote e ao levita: "Você não se importa que eu fique aqui



sozinho?" O homem da estalagem não poderia ter dito isso ao
samaritano. Não poderíamos imaginar tal coisa. Podemos
imaginá-lo sentado aos pés de seu benfeitor, olhando para seu
rosto, e talvez se perguntando em sua mente: Há algo que eu
possa fazer por ele quando eu ficar forte o suficiente? Cristo não
nos pede nenhum serviço até que saibamos, por experiência
pessoal, como Ele nos serviu. É um fato notável que, embora o
homem ferido tenha recebido tanta bondade e receberia ainda
mais, seu benfeitor não pediu a ele que fizesse uma única coisa
em troca.

A tripla lição
Será que aprendemos a tripla lição desta parábola? Será que
conhecemos Àquele que pode remover nossa culpa, nos
fortalecer e aliviar nossa inquietação? Nas palavras da parábola,
“atou-lhe as feridas”; “pondo-o sobre a sua cavalgadura”;
"levou-o para uma estalagem". Assim sendo, não teremos
menos cuidado [ansiedade]? Deus não nos faria suportar as
nossas ansiedades, tal como não nos faria suportar os nossos
pecados. "Lançando sobre Ele toda a vossa ansiedade, porque
Ele tem cuidado de vós". Este único verso da Escritura não
atende à dupla necessidade de estar sozinho e sem
preocupações, expresso no apelo de Marta? “Não Te importas
que minha irmã me deixe servir só?” “lançando sobre Ele toda a
vossa ansiedade” – isso vai de encontro à solidão – “porque Ele

tem cuidado de vós” – isso satisfaz os cuidados. Nós todos O
temos e Ele se importa.

“Nunca sozinho e sempre cuidado" descreve a condição feliz do
homem na estalagem enquanto ele esperava para ver o rosto do
seu amigo. Pode ser, e deve ser, a experiência daqueles que
esperam para ver a Sua face.

R. Elliott (adaptado)



O Dom da Solitude
Muitas vezes, em nossas situações da vida, não é tanto o que elas
fazem de nós, mas sim o que fazemos delas. Já foi dito antes, e é
verdade, que o segredo de um feliz caminho Cristão é receber as
circunstâncias como vindas do nosso Senhor e levar nossas
dificuldades para Ele. Isso é verdade em todas as fases de nossas
vidas e, especialmente, se nos encontramos sozinhos. Reagimos
com ressentimento e autopiedade, ou tomamos isto como um
presente de Deus, para ser usado para Ele e para a Sua glória?

O Vale de Baca
No Salmo 84:6, lemos sobre aqueles que, “passando pelo vale
de Baca, fazem dele uma fonte; sim, a chuva precoce o cobre
com bênçãos” (JND). A palavra “Baca” significa “chorar” e
descreve apropriadamente as circunstâncias difíceis que às vezes
acontecem em nossa vida. O Senhor não condena o choro, pois
nosso Senhor chorou no túmulo de Lázaro (João 11), e Ele
entende nossas lágrimas. Mas notamos aqui que havia quem
fizesse do vale de Baca uma fonte. Isto não era natural, pois era
um vale de choro. No entanto, aqueles que aceitaram isso do
Senhor foram capazes de mudar e fazer dele uma bênção. Isso só
pode ser feito em comunhão com o Senhor e necessita energia
espiritual, pois não somos uma fonte em nós mesmos. Mas lemos
em João 4:14, "mas a água que Eu lhe der se tornará nele uma
fonte de água jorrando para a vida eterna" (JND). Mais do que
isso, também lemos que, "Quem crê em Mim, como diz a
Escritura, rios de água viva correrão do seu ventre" (Jo 7:38). A
nova vida dentro do crente, energizada pelo Espírito de Deus e
usando a Palavra de Deus, não apenas nos dá uma fonte de gozo
interior, mas também faz fluir bênçãos para outros. Deus também
acrescenta Sua bênção do alto a isso, pois Ele dá a chuva “que
cobre de bênçãos”.

Companheiros substitutos
Muitos jovens hoje são solitários e talvez pensem que, se
pudessem encontrar um parceiro adequado, tudo estaria bem.



Isso é evidenciado pelo vasto número de pessoas que usam a
Internet e outras mídias sociais para buscar um companheiro. Não
é errado desejar um companheiro, pois foi o próprio Deus Quem
disse: “Não é bom que o homem esteja só” (Gn 2:18). Além disso,
o próprio Deus descia para ter comunhão com Suas criaturas na
“viração do dia”, pois Ele se deleitava em desfrutar da comunhão
daqueles que Ele criou à Sua imagem e semelhança. No entanto,
buscar a felicidade no casamento, quando não somos felizes por
sermos solteiros, geralmente é desilusão. Quantas vezes nossa
infelicidade está enraizada em nós mesmos, e quando a
gratificação de nós mesmos é a base na qual entramos no
casamento, é uma receita para o desastre. Se não pudermos
superar e desfrutar de uma vida de solteiro caminhando com o
Senhor, descobriremos que o casamento não resolverá o
problema.

O exemplo do Senhor Jesus
Em tudo isso, vemos o exemplo perfeito no Senhor Jesus. Foi dito
profeticamente sobre Ele: “Velo e sou como o pardal solitário no
telhado” (Sl 102:7). Ele veio a este mundo como o grão de trigo
que deve “cair na terra e morrer” (Jo 12:24), mas quando Ele
morreu, Ele produziu “muito fruto”. Embora Sua vida fosse
passada em meio a multidões, curando, alimentando e pregando,
ainda assim, raramente havia alguém que penetrasse em Seus
pensamentos e sentimentos e que tivesse empatia inteligente por
Ele. No entanto, nosso Senhor tomou este “vale de Baca” e, de
fato, o tornou um manancial, culminando em Seu supremo
sacrifício na cruz do Calvário. Essa fonte trouxe salvação a
milhões e a bênção fluirá por toda a eternidade.

Aquela obra na cruz comprou Sua noiva para Ele, mas Ele espera
há quase 2.000 anos enquanto a noiva está sendo chamada para
fora deste mundo. Ele também é paciente, esperando que a noiva
esteja completa, para que Ele possa vir e recebê-la para Si
mesmo. Certamente Seu desejo de nos ter lá excede em muito o
nosso desejo de estar lá, e Deus deseja que saibamos algo sobre
isso. Paulo pôde desejar para os tessalonicenses que o Senhor



direcionasse o coração deles “no amor de Deus e na paciência
de Cristo” (2 Ts 3:5 – ACF). Conhecer algo de Seu coração e o
anseio com que Ele espera a realização de Seu desejo, nos tira o
foco de nós mesmos, para vermos as realidades eternas com os
olhos de Deus. Ver nossa experiência aqui embaixo à luz da
eternidade nos dá uma perspectiva que ministra paz e descanso
às nossas almas. Ele quer nos dar a Sua paz – a paz que aceitou
tudo do Pai e buscou fazer apenas a vontade do Pai. Foi fazer a
vontade de Seu Pai – e ser capaz de voltar ao céu tendo feito isso
– esse foi o “gozo que Lhe estava proposto” (Hb 12:2). Nós
também podemos ter esse mesmo gozo, pois o caminho do
Senhor neste sentido é um exemplo para nós.

O exemplo Milenar
No dia milenar, Deus será de fato “Pai de órfãos e juiz de viúvas”.
Ele também “faz que o solitário viva em família” (Sl 68:5-6), ou
“faz com que o solitário habite em uma casa” (nota de rodapé,
JND). Se Deus fará isso por Seu povo terrenal em um dia
vindouro, certamente Ele é capaz de suprir aqueles de Sua Igreja
que, no mundo de hoje, se encontram privados dos
relacionamentos naturais que eles gostariam de desfrutar. Irmãos,
nunca desistam de orar pelos seus amados! Ele nem sempre
fornecerá um substituto humano para o que está faltando, mas
Sua presença é sempre uma bênção. “Porque a Tua benignidade
é melhor do que a vida; os meus lábios Te louvarão” (Sl 63:3).

O gozo de ser um pai espiritual para outras pessoas (irmão, irmã,
filho, filha – qualquer relacionamento que seja possível) pode ser
uma experiência maravilhosa e abençoada.

No entanto, em última instância, nosso coração deve ser capaz de
perguntar ao Senhor como podemos glorificá-Lo em qualquer
situação em que nos encontremos. Se o nosso motivo é dar gozo
a Ele, não precisamos nos preocupar com a nossa própria
felicidade, pois Ele cuidará disso para nós.

W. J. Prost



A Solidão do Peregrino Idoso
Em sua longa experiência de vida, você certamente terá
observado que uma das coisas mais angustiantes na velhice é a
solidão.

Um ministro do evangelho nos Estados Unidos, que conduz um
artigo de jornal intitulado “Vida Diária”, que atinge milhões de
pessoas, recebe, no decorrer de seu trabalho, montanhas de
cartas sobre os problemas práticos da vida. Das milhares de
cartas, ele descobriu que “O inimigo privado número um” na vida
humana é o Medo, “Número Dois” é a Preocupação e “Número

Três”, Solidão. O último desses três perturbadores da paz do
coração é aquele do qual nos tornamos cada vez mais
conscientes à medida que os anos passam rapidamente sobre
nossas cabeças, pois um a um de nossos entes queridos partem
de nós, até que finalmente nos encontramos sozinhos. No caso de
um casamento idealmente feliz, a perda de qualquer um dos
parceiros pode causar grande tristeza; sempre no coração do que
ficou, há o clamor pelo “toque da mão que já não está mais ali e

pelo som da voz que foi silenciada”.

Nosso Pai celestial não está esquecido de nossa necessidade de
companhia durante os dias de nossos anos na Terra, e Ele fez
uma provisão graciosa para isso. Devemos agora, portanto,
examinar esta provisão, e ao fazê-lo, descobriremos que, mesmo
que nossas amizades humanas estejam sujeitas a adversidades
do tempo, o companheirismo Divino é independente delas – De
modo que, enquanto aquelas podem ser destruídas a qualquer
momento, esta permanece até que os dias de peregrinação
acabem.

As promessas de Deus
A primeira promessa notável que Deus estaria com Seu povo, é
aquela que foi dada a Jacó em Gênesis 28:13-16. "E eis que estou
contigo, e te guardarei por onde quer que fores". Essa



promessa, adaptada às circunstâncias, foi repetida a Moisés (Êx
3:12) e a Josué (Js 1:5).

Se levarmos adiante, a promessa de Deus dada a Moisés em
Êxodo 33:14 (ARA) – “a Minha presença irá contigo e Eu te darei
descanso” – como uma espécie de lema, descobriremos que ela
pode ser aplicada a todas as formas de sofrimento que possamos
encontrar em nosso caminho para a cidade celestial. Assim, “a
Minha presença irá contigo e Eu te darei descanso” – em meio
ao conflito (Êx 33:14); A coragem, na hora do perigo (Is 41:10);
companheirismo, em tempos de tristeza (Is 43:2); confiança,
enquanto trilhamos o vale da sombra da morte (Sl 23:4).

Passando para o Novo Testamento, observamos que, embora o
Evangelho de Mateus comece com o anúncio da vinda do
Salvador (Mt 1:21), ele termina com a garantia da presença
perpétua do Salvador que veio: “Eis que Eu estou convosco
todos os dias” (Mt 28:20). Todos os dias – nos dias de inverno,
quando o gozo foge; em dias sem Sol, quando as nuvens voltam
repetidas vezes após a chuva; em dias de doença e dor; em dias
de tentação e perplexidade, tanto quanto nos dias em que o
coração está tão cheio de gozo quanto os bosques na primavera
estão cheios de música. Nunca chega aquele dia em que o
Senhor Jesus não esteja ao lado de Seus santos. Aqueles que nos
amam e amigos podem estar distantes, mas Ele caminha com
eles por meio do fogo; Ele atravessa com eles os rios; Ele fica ao
lado deles quando se deparam cara a cara com o leão. Nunca
ficaremos sozinhos. Pode-se afirmar com toda certeza, que Ele
nunca nos dirá “adeus” (Hb 13:5).

Passado, presente e futuro
Existem três grandes nomes bíblicos, cujos significados espirituais
revelam o que Deus pode ser para o Seu povo, durante os dias de
sua peregrinação. Essas palavras abrangem, não apenas a
necessidade especial que temos meditado, mas também, todos
os problemas e dificuldades que possamos encontrar enquanto
viajamos para a Terra do Descanso. O primeiro é "Ebenézer", que



significa: "Até aqui nos ajudou o SENHOR" (1 Sm 7:12). O segundo
é "Emanuel", que significa "Deus conosco" (Mt 1:23). A terceira é
“Jeová-Jiré”, que significa “O SENHOR proverá” (Gn 22:14).

“Ebenézer” – com todas as lembranças felizes que traz
consigo – é a única palavra que explica adequadamente
o passado.

"Emanuel" – com toda a riqueza de companheirismo
que indica – é a única palavra que pode dar garantias
para o presente.

“Jeová-Jiré” – com toda a provisão sem limites que
implica – é a única palavra que pode transmitir
confiança ao enfrentarmos o futuro.

Dois exemplos
E agora deixe-me dar duas ilustrações de como essas coisas
funcionam na experiência real. Uma delas é da Bíblia e a outra
vem da história da Igreja.

José, que estava destinado a ocupar um lugar único no
desenvolvimento dos propósitos de Deus na Terra, foi
inescrupulosamente tirado de sua terra, e, acabou por ser
vendido como escravo a Potifar, um oficial da guarda egípcia (Gn
39:1). Mas lemos que, nessas circunstâncias terríveis, o Senhor
estava com Seu jovem servo e que ele era um homem próspero
(Gn 39:2). Mais tarde, ele foi acusado de uma ofensa grave da qual
ele era inocente, e foi lançado na prisão (Gn 39:19-20). Mas
novamente, afirma-se que, mesmo ali, Deus estava com esse
homem nobre: "O SENHOR, porém, estava com José, e estendeu
sobre ele a Sua benignidade, e deu-lhe graça aos olhos do
carcereiro mor" (Gn 39:21-23). Se estamos vivendo em comunhão
sem nuvens, com Deus “paredes de pedra não fazem uma prisão,
nem barras de ferro uma gaiola”. José provou que Seu amigo
divino estava realmente com ele na cova e na masmorra, como
foi quando, mais tarde, pelo exercício da sabedoria divinamente
concedida, salvou o império egípcio da aniquilação.



João Crisóstomo foi o pregador mais eloquente da sua época. Por
causa de sua lealdade a Deus e à verdade, ele foi banido pelo
imperador e por ele levado ao exílio. Escrevendo a um amigo, da
sua casa no deserto, esse eminente servo de Cristo disse: “Você

lamentou meu banimento, mas desde que eu soube que a minha

pátria estava no céu, tenho considerado toda a Terra como um

lugar de exílio. Constantinopla, da qual fui expulso, está tão

distante do Paraíso quanto o deserto para o qual eles me

enviaram”. Para o homem que pôde usar tal linguagem, Deus era
o Socorro sempre presente, o Amigo que nunca falhava.

Amados filhos do Rei, lembremo-nos sempre, conforme nossos
amigos vão partindo de nós, de que o Deus que viveu no tempo
de José e no tempo de João Crisóstomo é exatamente o Mesmo
hoje. Ele permanece (Hb 1:2); Ele habita, e “o deserto e o lugar
solitário” podem até mesmo se tornar o lugar de “júbilo, e
romperá em cânticos” (Is 35:1-2).

Vamos concluir com a mensagem que veio para nós de Isaías
46:4: “E até à velhice Eu serei o Mesmo e ainda até às cãs Eu vos
trarei: Eu o fiz, e Eu vos levarei, e Eu vos trarei e vos guardarei".

H. Durbanville, de “The Best Is Yet to Be”



As Três Viúvas do Evangelho de Lucas
Na ausência do Senhor, Ele nos faz conhecer o Seu amparo à
medida que sentimos Sua ausência. Se o Noivo estiver ausente, o
que os filhos das bodas podem fazer senão jejuar (Mt 9:15)? Que
outra atitude verdadeira e adequada nesse dia em que Ele é, em
certo sentido, tirado deles? Se entendermos melhor essa posição
e sentirmos mais pela ausência de nosso Senhor, devemos mais
facilmente e alegremente nos aliar àquilo que causa a Sua
ausência – a Sua morte. “Sua morte, por um lado, é o clímax de

Sua rejeição na Terra; por outro lado, o portal para nós de vida e

glória”. E é conforme entramos em um que, efetivamente,
aprendemos o outro. É quando percebemos a desolação aqui, da
qual Ele provou tão profundamente, que reconhecemos a bênção
e libertação que Ele assegurou para nós.

A viúva de Naim
Existem três estágios de desolação, ou viuvez, apresentadas a
nós no Evangelho de Lucas. O primeiro (cap. 7:11-16) é encontrado
em Naim (que significa “bonito”). O mundo em si é lindo, mas no
portão da cidade – que visão! Um jovem morto, filho único de sua
mãe, e ela viúva! Para ela, por mais belo que fosse o lugar, toda a
esperança e luz se afastaram dela. Não apenas viúva, mas privada
de seu único filho, seu último vínculo foi rompido; a desolação
está completa. Mas, qual é o recurso para ela, ou para alguém
agora igualmente desolado? É Cristo, conhecido no poder da
ressurreição; e o próprio fato de sua desolação, dá ocasião a esse
conhecimento d’Ele. Se ela não estivesse tão desolada, não teria
conhecido o poder da ressurreição. Sua viuvez e sua desolação
se tornam um ganho para ela, pois com tudo isso, ela descobre os
recursos que estão n’Ele. Ser viúva desta ordem é estar com
Cristo e conhecer a Sua ajuda. Mas, a menos que tomemos nosso
lugar como tal, não O conheceremos assim. Abraão tomou o seu
lugar quando ofereceu Isaque. Jacó tomou seu lugar quando, em
seu leito de morte, ele se voltou por um momento das
perspectivas terrenais de outros para o local onde os seus foram



enterrados e disse: "Vindo, pois, eu de Padã, ... me morreu
Raquel ... e eu a enterrei ... eu a sepultei ali, no caminho de
Efrata” (Gn 48:7). Seja qual for a ocasião – seja o que for que nos
leve a uma verdadeira viuvez – nos trará à bênção e semelhança
de Cristo, pois é aí que tomamos o Seu jugo sobre nós e
aprendemos d’Ele.

A viúva que persistiu
O próximo estágio de viuvez encontramos no capítulo 18. Aqui a
que estava desolada nem sequer é deixada sem ser molestada.
Grande como era a sua desolação e incapacidade de se ajudar,
ainda assim ela não está sem um adversário e o poder está na
mão dele. Não é uma simples desolação – um inimigo está
próximo, empunhando seu poder contra ela. Mas qual é o recurso
aqui? “Deus não fará justiça aos seus escolhidos?” Devemos orar
e não desmaiar. Davi em Ziclague estava em uma posição como
esta (1 Samuel 30). Viúvo de tudo, ele também estava em perigo
do adversário, mas “Encorajou-se no SENHOR, seu Deus” (KJV).
E quanto maior a sensação de desolação, maior era a percepção
do socorro de Deus a ele e da vingança de seus inimigos.

A viúva que deu tudo
A terceira ordem está no capítulo 21 e é o estágio mais elevado. A
viúva responde a Seu chamado; ela está dando tudo pelo
testemunho de Deus. São apenas duas moedas, e ela poderia,
alguém pode argumentar, tê-las gasto, ou uma delas, consigo
mesma, mas não, ela a gastará no templo – a estrutura do
testemunho de Deus na Terra. Ela é uma verdadeira viúva, e isso
no sentido mais elevado, pois ela não só não tem expectativas,
mas se esqueceu de si mesma, que o pouco que lhe foi deixado,
ela não gastará consigo mesma. Com o coração no círculo dos
interesses de Deus, ela o dará a Ele, e sem medo, mas em
devoção simples e feliz aos Seus interesses na Terra, que não
tem outro interesse para ela. Paulo em Filipenses é como uma
viúva que está neste estágio – na prisão – sem interesse em nada
aqui, exceto o que era para a glória de Cristo. Ele gastaria tudo
nesse propósito. Para ele, viver era Cristo.



Christian Truth (adaptado)




“Verdadeiramente Viúva”
A viúva é frequentemente vista na Escritura como o objeto
especial dos pensamentos de Deus. Mas só depois de chegarmos
a 1 Timóteo é que temos a indicação daquelas que são viúvas de
acordo com a mente divina. O apóstolo se dirige a Timóteo e a
nós, por meio dele, para que honremos a tais, mostrando o lugar
que elas devem ocupar entre os santos de Deus.

Três características são dadas à “verdadeiramente viúva” Ela
"não tem amparo espera em Deus e persevera em súplicas e
orações, noite e dia" (1 Tm 5:5 – ARA). É notável que três viúvas
sejam encontradas no Evangelho de Lucas, que correspondem
exatamente aos detalhes desta descrição. A viúva de Naim, cujo
filho estava sendo levado para o enterro quando foi encontrada
por nosso bendito Senhor, era realmente a desolada (Lucas 7). A
viúva pobre, que depositou suas duas moedas na arca do tesouro
do templo, certamente esperava em Deus (Lucas 21). E em Ana
encontramos a última característica, pois é dito dela que “ela ... e
não se afastava do templo, servindo a Deus em jejuns e
orações, de noite e de dia” (Lc 2:37).

A desolada
Espiritualmente, nada poderia ser mais belo do que a viúva assim
retratada, mas é preciso lembrar de que sua desolação está
apenas no aspecto terreno. Sua condição muito desolada tem
sido o meio, no cuidado do Deus de todo conforto, escolhido para
sua bênção. É precisamente aqui onde a aplicação à Igreja pode
ser vista. É quando a Igreja percebe sua viuvez, no que diz
respeito à Terra, que ela entra mais plenamente no gozo das
afeições ilimitadas de seu Senhor. Mais do que isso, toda a sua
dependência d’Ele é conscientemente intensificada e, por causa
disso, aumentam suas contínuas súplicas e orações noite e dia.
Na “verdadeiramente viúva” temos uma imagem perfeita da
Igreja na Terra. Além disso, as características dadas são vistas em
nosso bendito Senhor. Ele estava sozinho, não tinha onde reclinar



a cabeça, e ninguém na Terra tinha verdadeira comunhão com
Ele. Ele confiava em Deus e estava constantemente ocupado em
oração (Lc 5:12, 16). Cada crente, portanto, deve ser distinguido
desta forma.

Viver em prazer
O apóstolo, havendo descrito a “verdadeiramente viúva”,
fornece o contraste daquela que "se entrega aos prazeres" e que
"mesmo viva, está morta" (1 Tm 5:6 – ARA). Essa pessoa é falsa
para com seu caráter, negando que seja viúva e usando sua
condição solitária como uma oportunidade para satisfazer suas
inclinações e desejos mundanos, em vez de ouvir a voz d’Aquele
que fala com ela por meio de suas tristezas. Então, vivendo, ela
está morta – morta para com Deus, no meio de seus prazeres.
Temos a analogia de tal viúva em Apocalipse, junto com a certeza
de sua condenação vindoura. "Quanto ela se glorificou e em
delícias esteve, foi-lhe outro tanto de tormento e pranto,
porque diz em seu coração: Estou assentada como rainha, não
sou viúva e não verei o pranto. Portanto, num dia virão as suas
pragas: a morte, e o pranto, e a fome; e será queimada no fogo,
porque é forte o Senhor Deus, que a julga" (Ap 18:7-8). Tal é a
condenação da Babilônia, que, embora afirmando ser a esposa de
Cristo, não era nada além de uma prostituta apóstata, que “estava
vestida de púrpura e de escarlata, adornada com ouro, e
pedras preciosas, e pérolas, e tinha na mão um cálice de ouro
cheio das abominações e da imundícia da sua prostituição” (Ap.
17:4).

A responsabilidade da assembleia
Além disso, o apóstolo dá instruções a Timóteo quanto à ação da
assembleia em relação às viúvas. É digno de nota que a primeira
dificuldade na Igreja surgiu em relação a elas (veja Atos 6:1). Isso
mostra que elas eram uma classe numerosa, mesmo na Igreja da
época do Pentecostes, e parece, pelas instruções dadas a
Timóteo, que algumas sempre serão encontradas entre os santos
de Deus. Este é um pensamento abençoado, porque como
alguém disse, "Deus muitas vezes ofusca o brilho deste mundo, a



fim de atrair a visão para a glória que está além". Se, portanto, Ele
faz alguém uma viúva, é para que Ele possa desapegá-la da Terra
e conquistá-la para Si. Mas o ponto aqui, é que a viúva em suas
necessidades, pode ser um embaraço para a Igreja.
Consequentemente, o apóstolo dá instruções específicas a cerca
de quem deve “ser inscrita” (1 Tm 5:9-10). Com isso, entendemos
que, somente aquelas que correspondem à descrição aqui dada,
deveriam ser formalmente ligadas à assembleia; isto é,
reconhecidas como tendo direito a um apoio regular. Outras
poderiam, é claro, ser ministradas em particular pelos santos, ou
ocasionalmente pela Igreja, mas ninguém, a não ser estas, deveria
ser colocada na lista daqueles que tinham reivindicações
inegáveis sobre os fundos da assembleia. Se essa sabedoria de
Deus tivesse governado esse pormenor, a Igreja teria sido
resguardada de muita perplexidade. Também será observado que
a idade, por si só, não dá a qualificação necessária. Ela não deve
ter sido casada duas vezes e deve ter boa reputação sobre seus
deveres domésticos e sobre suas atividades no serviço do
Senhor. O caráter de suas boas obras – obras que estão, portanto,
de acordo com a mente de Deus – pode muito bem ser
encomendada por muitos para consideração em um dia como
este de atividade incessante e crescente.

Comportamento de viúvas
As viúvas mais jovens devem ser recusadas; ou seja, julgamos
que não devem "ser inscritas". A razão é dada. “porque, quando se
tornam levianas contra Cristo, querem casar-se; tendo já a sua
condenação [sendo culpadas – KJV] por haverem aniquilado a
primeira fé” (1 Tm 5:11-12). Sua “primeira fé” provavelmente
significaria que, no tempo de seu luto, quando o Senhor as trouxe
por meio de sua dor para perto de Si mesmo, elas se dedicaram
inteiramente a Ele. Mas, perdendo o desejo por Cristo, “irão”, ou
melhor, “desejarão se casar”, encontrando-se incapazes, em tal
estado de alma, de se apoiarem em Cristo, para todo apoio de
que necessitam; e assim elas se voltam com desejo ansioso para
as afeições e forças humanas. Um coração insatisfeito é a fonte



de muito pecado, como o próximo versículo certamente revela.
"E, além disto, aprendem também a andar ociosas de casa em
casa; e não só ociosas, mas também paroleiras e curiosas, falando
o que não convém" (v. 13). Este comportamento tem sido fonte de
infelicidade e tristeza na Igreja de Deus em todas as épocas. O
antídoto é: “Quero, pois, que as que são moças [as mais jovens –
JND] se casem, gerem filhos, governem a casa e não deem
ocasião ao adversário de maldizer” (v. 14). O termo “as mais
jovens” talvez seja geral, embora com referência especial às
viúvas. O lar é a esfera de serviço designada para tudo isto, se
elas estiverem em sujeição ao Senhor e em relativa proteção
contra as ciladas de Satanás. Uma outra palavra é dada para
definir as responsabilidades dos crentes em relação às viúvas de
suas próprias famílias, e isso para que a Igreja possa estar livre
para “socorrer as que são verdadeiramente viúvas” (v 16).

“Verdadeiramente viúva”
Podemos extrair da consideração desta passagem da Escritura,
algumas lições úteis. Primeiro, aprendemos a afeição que Deus
tem por aquelas que são verdadeiramente viúvas. Evidências
disso são encontradas tanto no Velho quanto no Novo
Testamento. Segue-se, portanto, que, se estivéssemos em
comunhão com Ele, elas deveriam ser sempre o objeto de nosso
amoroso cuidado e ministério. Por fim, podemos concluir dessas
instruções dadas a Timóteo, que importante esfera de serviço
uma “verdadeiramente viúva” ocupa perante Deus. Ana é um
exemplo disso entre o pequeno remanescente que procurava a
redenção em Jerusalém. Em seus contínuos jejuns e orações, ela
foi levada à comunhão com a mente de Deus. Ela foi, portanto,
conduzida ao templo no momento em que o Menino Jesus estava
sendo apresentado a Jeová; seu coração estava cheio de gozo,
seus lábios com louvor, e ela saiu como a mensageira das boas
novas de Cristo para aqueles que haviam esperado por este
bendito momento.

Onde, então, estão as “verdadeiramente viúvas” dos dias atuais?
Moralmente, ocupamos a mesma posição que a do pequeno



grupo em Jerusalém. Como eles, estamos esperando nosso
Senhor; Enquanto isso, Deus chama aquelas que são verdadeiras
viúvas para se ocuparem com os jejuns e as orações, para que,
assim, possam ser o meio de acender novamente, em muitos
corações, a bendita esperança da volta do Senhor. Há muitos para
servir em obras de amor, mas há ainda uma necessidade maior
de serviço daqueles que, como Epafras, sabem trabalhar
fervorosamente pelos santos em orações. É este serviço para o
qual as “verdadeiramente viúvas” são chamadas, e para o qual
elas foram divinamente qualificadas.

E. Dennett (adaptado)



Não Sozinho
 

Solitário? Não, não estou solitário
Com Jesus ao lado;

Sua presença sempre me anima;
Eu sei que Ele está próximo.

 
Sem amigos? Não, não estou sem amigos

Já que Jesus é meu Amigo;
Eu mudo, mas Ele permanece

Verdadeiro, Fiel até o fim.
 

Triste? Não, não estou triste
Por cenas de profunda aflição;

Eu deveria estar se eu não soubesse
Que Jesus me ama tanto.

 
Cansado? Não, não estou cansado
Enquanto encostado em Seu peito;

O meu tem prazer completo
De Seu descanso eterno.

C. S. C. Panton



Tema da Próxima Edição:

O Arrebatamento
O maior momento de todos e que durará por toda a eternidade - A

alegria do Senhor e a nossa quando 
nos encontrarmos para estar para sempre juntos em espírito, alma e

corpo

———§———


Cortesia de Verdades Vivas.
Qualquer sugestão de correção será bem-vinda.

Para mais conteúdo como este, acesse:
www.verdadesvivas.com.br

http://www.verdadesvivas.com.br/

	O Cristão
	JERUSALÉM

	Um Caminho Solitário
	Um Caminho Solitário
	Estar Sozinho e Estar Solitário
	Visão de Deus
	Solidão e envelhecimento
	A perspectiva correta
	Comunhão ininterrupta

	Jesus – O Homem Solitário
	Solidão e Cuidados
	O cuidado do bom samaritano
	O cuidado de Marta
	A tripla lição

	O Dom da Solitude
	O Vale de Baca
	Companheiros substitutos
	O exemplo do Senhor Jesus
	O exemplo Milenar

	A Solidão do Peregrino Idoso
	As promessas de Deus
	Passado, presente e futuro
	Dois exemplos

	As Três Viúvas do Evangelho de Lucas
	A viúva de Naim
	A viúva que persistiu
	A viúva que deu tudo

	“Verdadeiramente Viúva”
	A desolada
	Viver em prazer
	A responsabilidade da assembleia
	Comportamento de viúvas
	“Verdadeiramente viúva”

	Não Sozinho
	Tema da Próxima Edição

