






O Cristão
 

Janeiro de 2013
 

———§———
 

Jesus Cristo Nosso Senhor



Título do original em inglês:

The Christian Magazine – Jesus Christ Our Lord

Edição de janeiro de 2013

Primeira edição em português – fevereiro de 2026

Originalmente publicado por:

BIBLE TRUTH PUBLISHERS

59 Industrial Road, Addison, IL 60101

Estados Unidos da América

Traduzido, publicado e distribuído no Brasil com autorização dos editores da

versão original em língua inglesa por ASSOCIAÇÃO VERDADES VIVAS, uma
associação sem fins lucrativos, cujo objetivo é divulgar o evangelho e a sã doutrina
de nosso Senhor Jesus Cristo.

https://bibletruthpublishers.com/the-christian-volume-08/lpvl24941
https://www.verdadesvivas.com.br/


Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br

Abreviaturas utilizadas:

ACF – João Ferreira de Almeida – Corrigida Fiel – SBTB – 1994 ARC – João Ferreira
de Almeida – Revista e Corrigida – SBB 1995 ARA – João Ferreira de Almeida –
Revista e Atualizada – SBB 1993 TB – Tradução Brasileira – 1917

AIBB – João Ferreira de Almeida – Imprensa Bíblica Brasileira – 1967 JND –
Tradução Inglesa de John Nelson Darby

KJV – Tradução Inglesa King James

Todas as citações das Escrituras são da versão ACF, a não ser que outra esteja
indicada.

Qualquer sugestão de correção será bem-vinda.

mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br?subject=Revista%20O%20Cristao


Jesus Cristo Nosso Senhor
 

Um relacionamento correto com o Senhor começa com "o temor do
Senhor". Um respeito reverente a Ele e uma completa submissão a
Ele O colocam em Seu devido lugar e nos colocam em nosso devido
lugar.

Somos colocados em conexão com o Senhor Jesus não apenas em
Seu caráter de graça, mas também de senhorio. Qual é a primeira
marca que Ele imprimiu em seu coração? Esta – que Jesus deve ser
conhecido e honrado como Senhor; Eu pertenço a Ele; Eu devo me
entregar a Ele em tudo. Você está fazendo sua própria vontade ou a
d’Ele? Se você tem grandes pensamentos acerca da graça, magníficos
pensamentos da glória vindoura, mas não disse: "Senhor, que
queres que eu faça?” você não está no terreno correto. Você
precisa chegar a isso: “Meus próprios planos não valem nada;
Eu agora pertenço a Outro”. Se você tem grandes pensamentos
acerca da graça, ela o ensinou a renunciar sua própria vontade à de
Deus? Se você tem grandes pensamentos acerca de seus privilégios,
percebe também a sua responsabilidade? Se você está falando de
glória, isso está ligado à obediência? Você pode ter pensamentos
corretos, bem arrumados, como para uma longa viagem, mas eles
não lhe servirão se não houver em você o espírito de obediência.

Bible Treasury



Jesus Cristo Nosso Senhor
 

Assim que conhecemos Jesus Cristo como nosso Salvador e Redentor,
também nos é ensinado que Ele é nosso Senhor. Seu senhorio é
universal e diz respeito a todos os homens, embora Ele sustente esse
relacionamento principalmente com os crentes. O apóstolo Pedro
declarou essa verdade no dia de pentecostes. “Saiba,” ele disse,
“pois com certeza toda a casa de Israel que a esse Jesus, a
Quem vós crucificastes, Deus O fez Senhor e Cristo” (At 2:36).
O próprio Senhor Jesus, depois de Sua ressurreição, diz: "É-Me
dado todo o poder no céu e na Terra” (Mt 28:18). Por outro lado,
Pedro, tratando com outro aspecto dessa verdade, nos fala de falsos
mestres "os quais introduzirão heresias destruidoras,
negando até ao Senhor que os comprou” (2 Pe 2:1 – TB).

Temos, então, duas coisas: primeiro, que Deus fez de Cristo o Senhor
no terreno da redenção, dando-Lhe essa posição de supremacia
universal em resposta à Sua apreciação da obra que Cristo realizou
por Sua morte, e, segundo, que Cristo adquiriu senhorio sobre tudo
por meio da compra. Este pensamento encontramos em uma das
parábolas: "o reino dos céus é semelhante a um tesouro
escondido num campo, que um homem achou e escondeu; e,
pelo gozo dele, vai, vende tudo quanto tem, e compra aquele
campo” (Mt 13:44). A consequência é que Ele é o Senhor de tudo,
tendo “poder [autoridade – ARA] sobre toda a carne” pela
determinação de Deus (Jo 17:2; At 10:36; Rm 14:9).

No entanto, quando nós, como crentes, falamos de Cristo como
"nosso” Senhor, expressamos outro pensamento, porque então
trazemos a ideia de relacionamento – o relacionamento de servos. É
o mesmo senhorio, mas nós, pela graça de Deus, fomos levados a
reconhecê-lo, para nos curvarmos diante d’Ele nesse caráter, para



aceitar Sua autoridade e governo e tomar o lugar de sujeição. Este
foi um dos objetivos de Sua morte, como Paulo nos diz: "Ele
morreu por todos, para que os que vivem não vivam mais
para si, mas para Aquele que por eles morreu e ressuscitou”
(2 Co 5:15). Veja também Romanos 14:7-9. Portanto, reconhecemos,
pela graça de nosso Deus, não apenas que Cristo é o Senhor de
todos, mas também que Ele é, de uma maneira mais íntima, o nosso
Senhor; e isso não apenas em virtude de Sua designação como tal,
como Cristo rejeitado e agora como Homem glorificado, mas também
porque Ele adquiriu essa posição sobre nós por meio da redenção.
Portanto, é nossa alegria confessá-Lo como Senhor, e quão solene é
lembrar que todos, mesmo aqueles que O rejeitam neste dia de
graça, um dia serão constrangidos pelo poder – poder capaz de sua
destruição – de confessá-Lo também como Senhor (Fp 2:10-11). O
que mais incumbe a nós, que somos crentes, é reconhecer, declarar e
estar sujeito à Sua autoridade, para que em alguma medida
possamos ser testemunhas d’Ele neste dia de Sua rejeição.

Visto que Cristo ocupa esta posição, quais são nossos privilégios e
responsabilidades com referência a Ele nesse caráter?

Adoração
A primeira coisa a ser mencionada é a adoração, pois é diante d’Ele
como Senhor que frequentemente nos prostramos em adoração. Isso
é ensinado, em princípio, em um dos salmos: "Ele é teu Senhor;
adora-O” (Sl 45:11). Assim também na passagem já citada dos
filipenses – todo joelho se dobrará e toda língua confessará que Ele é
"o Senhor, para glória de Deus Pai". Os teólogos se esforçam
para argumentar que Cristo deve ser adorado igualmente com o Pai é
adorado, na medida em que Ele é Deus, assim como Homem. Isso é
verdade, mas, ao mesmo tempo, perde o ensino da Escritura sobre
Sua posição atual e a adoração que é devida a Ele nessa posição. Ele
é Deus, mas a maravilha e a característica de Sua posição atual é que
Ele a ocupa como Homem. Foi o mesmo Jesus que os Judeus
crucificaram que agora é feito Senhor e Cristo; Ele, como Homem,



tomou a glória que possuía com o Pai antes que o mundo existisse. É
um grande erro supor que Ele era Homem aqui abaixo e Deus no
céu, como se as duas naturezas pudessem ser divididas. A verdade é
que, se podemos fazer a distinção, Ele era verdadeiramente Homem
enquanto esteve aqui embaixo, e foi a apresentação de Deus para
nós, enquanto agora, embora nunca perca Sua divindade essencial,
Ele Se assenta à destra de Deus como Homem. Assim, embora seja
perfeitamente verdade que nós O adoramos como Deus, pois toda a
adoração que sobe a Deus é necessariamente oferecida a Ele – na
medida em que o termo Deus inclui todas as Pessoas da Deidade – é
antes como Homem que Ele está na glória de Deus, Cristo Jesus,
nosso Senhor, que nos inclinamos diante d’Ele em louvor e adoração.

Oração
Assim como nós O adoramos, também oramos a Ele como Senhor.
Existem dois exemplos impressionantes desse princípio registrados
nas Escrituras. Quando Estêvão foi martirizado pelos Judeus
enfurecidos, é dito: "Apedrejavam, pois, a Estêvão que orando,
dizia: Senhor Jesus, recebe o meu espírito” (At 7:59). Paulo
também, falando do espinho na carne, diz: “Acerca do qual três
vezes orei ao Senhor para que se desviasse de mim. E disse-
me: A Minha graça te basta, porque o Meu poder se
aperfeiçoa na fraqueza” (2 Co 12:8-9). Agora, é evidente que foi a
Cristo a Quem ele se dirigiu como Senhor, pois acrescenta: “De boa
vontade, pois, me gloriarei nas minhas fraquezas, para que
em mim habite o poder de Cristo”. Esses exemplos fornecem
instruções mais importantes sobre o caráter em que Cristo deve ser
tratado em oração. É como Senhor – não como "Jesus” ou "Cristo",
como infelizmente às vezes se ouve. Um momento de consideração
nos mostrará a adequação disso. Dirigirmo-nos a Ele em nossas
orações simplesmente pelo nome “Jesus” ou pelo termo “Cristo”,
ao nos prostrarmos diante d’Ele, é certamente esquecer tanto o
nosso lugar como suplicantes quanto o Seu lugar como Senhor. Isso
tem cheiro de uma indevida familiaridade e irreverência, embora se
admita livremente que isso possa ser feito sem o menor sentimento



Portanto, tenhamos sempre o cuidado

desse tipo. Seja como for, nunca devemos esquecer Sua exaltação e
dignidade ao nos aproximarmos d’Ele em oração ou súplica. Os
instintos espirituais de um filho de Deus serão suficientes para
ensinar a cada um que Ele sempre deve ser tratado com o título de
Senhor. É apropriado que Ele receba este título e que nós o rendamos
a Ele. O anjo usou esse título quando acalmou o temor das mulheres
no sepulcro na manhã da ressurreição e da maneira mais
significativa. Ele disse: “Não tenhais medo; pois eu sei que
buscais a Jesus, que foi crucificado. Ele não está aqui, porque
já ressuscitou, como havia dito. Vinde, vede o lugar onde o
Senhor jazia” (Mt 28:5-6). Assim, ele lembrou-lhes que Jesus, a
Quem elas buscavam, era o Senhor.

de lembrar o que é devido
Àquele diante de Quem nos inclinamos e de Quem buscamos graça e
bênção.

Somos Seus servos
O termo relacionado a "Senhor” é "servo". Portanto, somos
especialmente lembrados pelo termo "nosso Senhor” de que somos
Seus servos. Nós somos Seus servos porque Ele nos comprou com
Seu próprio sangue, e, portanto, somos absolutamente Sua
propriedade. Assim, Paulo se deleita em se chamar um servo
(escravo – JND) de Jesus Cristo (Rm 1:1; Fp 1:1).

Nesse caso, será imediatamente observado que a vontade do Senhor
é nossa única lei. É de fato a característica do Cristão que ele não
tem vontade; no momento em que sua vontade é ativa, a carne
aparece. Assim, ele tem (ou seja, deveria ter) absolutamente
nenhuma vontade. Ele pode dizer com o apóstolo: “Já estou
crucificado com Cristo; e vivo, não mais eu, mas Cristo vive
em mim” (Gl 2:20). O Senhor também nos mostrou esse caminho.
“Porque Eu desci do céu, não para fazer a Minha vontade,
mas a vontade d’Aquele que Me enviou” (Jo 6:38). Por isso, é
dito que Ele, de fato, “esvaziou-Se a Si mesmo, tomando a



forma de servo [escravo – JND]” (Fp 2:7). Assim como Ele não
tinha vontade, mas todo pensamento, palavra e ação eram
governados pela vontade do Pai, também nós, em todas as coisas,
devemos respeitar a Sua vontade.

Nossa responsabilidade, então, como servos é a de obediência. Como
o Senhor disse a certos mestres: "E por que Me chamais, Senhor,
Senhor, e não fazeis o que Eu digo?” (Lc 6:46), ou, como disse
aos discípulos: “Vós Me chamais o Mestre e o Senhor e dizeis
bem; porque Eu o sou. Ora, se Eu, sendo o Senhor e o Mestre,
vos lavei os pés, também vós deveis lavar os pés uns dos
outros” (Jo 13:13-14 – ARA). Então, assim que Cristo nos for
revelado como nosso Salvador e o reconhecermos como nosso
Senhor, devemos tomar a atitude de Saulo quando ele disse:
"Senhor, que queres que eu faça?” (At 9:6; 22:10). A partir
desse momento, devemos aceitar o lugar de obediência à Sua
vontade, e não apenas aceitá-lo, mas encontrar nossa alegria nele,
assim como Ele mesmo disse que a Sua comida era fazer a vontade
de Seu Pai e realizar a Sua obra (João 4:34).

Seu senhorio universal
Temos uma responsabilidade adicional relacionada ao senhorio de
Cristo. Como já mencionamos, Ele é o Senhor de todas as coisas
(Atos 10:36 – JND). Portanto, não apenas temos que, como crentes,
assumir a posição de obediência, mas também devemos reconhecer
Sua autoridade sobre todos os que estão conectados conosco – sobre
nossa família e nosso lar. É uma questão de crescente importância
saber se a doutrina do senhorio universal de Cristo não tem sido
excessivamente negligenciada. O estado das famílias de muitos
crentes exige que tal doutrina seja considerada de modo imperativo.
É um erro fatal, no qual muitos caem, supor que os membros não
convertidos de nossa família não tenham relacionamento algum com
Cristo. Ele é o Senhor de tudo, e eles estão sob a responsabilidade de
confessar, como os crentes estão sob a obrigação de sustentar
esse senhorio. O governo de Cristo deve ser mantido por todo o



círculo de responsabilidade dos santos. É nisso que as famílias dos
santos devem apresentar um contraste completo com as famílias do
mundo e, assim, ser um testemunho vivo da autoridade de um Cristo
rejeitado e ausente – Cristo nosso Senhor.

Suas reivindicações sobre os perdidos Novamente,
se lembrássemos que Aquele que é nosso Senhor também é o
Senhor universal, isso nos daria muito mais poder para lidar com os
homens. Ao acusá-los do pecado de rejeitar a Cristo, com que
frequência eles fogem do assunto dizendo que não tiveram nada a
ver com o ato de Judeus e romanos quase 2.000 anos atrás. Nesses
casos, o fato do atual senhorio de Cristo deve ser pressionado sobre
eles. Acaso eles reconhecem o lugar que foi dado a Ele por Deus?
Acaso eles confessam e se submetem à Sua autoridade? Então, eles
ficam convictos de estarem recusando e rejeitando agora Aquele que
foi feito tanto Senhor como Cristo. Essa arma, se usada com
habilidade no poder do Espírito, pode alcançar muitas consciências e
levar pessoas ao arrependimento diante de Deus. Junto com essa
verdade, eles devem ser informados de que, se persistirem em se
recusar a confessar Cristo agora, no dia da graça, devem confessá-Lo
diante do grande trono branco, para sua destruição eterna. A
responsabilidade do homem nunca deve ser negligenciada, pois sua
consciência precisa ser alcançada. Também não devemos esquecer
de apresentar a graça, a misericórdia e o amor de Deus, pois
certamente toda apresentação do evangelho deve ser a expressão de
Seu próprio coração. Embora reconheçamos e insistamos nessas
coisas, ainda pode ser perguntado se pressionamos suficientemente
as reivindicações de Cristo como Senhor. O homem é reconhecido em
toda parte, e Cristo repudiado. Mas se o homem permanece
indiferente e rejeita Suas reivindicações, ele deve finalmente dobrar
os joelhos diante d’Ele, quando Cristo estiver assentado como Juiz no
grande trono branco. Quão melhor é se reconciliar com Ele agora e
confessar e adorá-Lo como Senhor.

E. Dennett (adaptado)



“Tu Nem Ainda Temes a Deus?”
 

O caso do ladrão na cruz que creu é uma ilustração
extraordinariamente bela da poderosa obra de Deus em uma alma –
a mudança total no homem. Além disso, temos nesta cena a
poderosa obra de Cristo por ele, que lhe permitiu ocupar o seu lugar
com Cristo naquele mesmo dia.

O caso do outro ladrão também é verdadeira e profundamente solene
– uma alma que passa deste mundo para outro, aproximando-se dos
portais de uma eternidade da qual não há retorno com um escárnio
nos lábios e a provocação em sua boca dirigida ao Bendito: "Se Tu
és o Cristo, salva-Te a Ti mesmo, e a nós". Quão profundamente
solene é a hora final da breve vida de um homem aqui, sem Cristo,
sem fé, pecando contra sua própria alma. Bem se diz dos ímpios:
“não há apertos na sua morte, mas firme está a sua força.
Não se acham em trabalhos como outros homens” (Sl 73:4-5).

Vejamos a mesma hora na vida do outro ladrão – a hora mais
brilhante que já conhecera. “Respondendo, porém, o outro,
repreendia-o, dizendo: Tu nem ainda temes a Deus?” – grande
ilustração da obra de Deus na alma. Começou com apenas uma
pequena palavra, mas uma palavra pela qual se lê um coração que
havia sido ensinado nos caminhos da sabedoria, pois “O temor do
SENHOR é o princípio da sabedoria” (Pv 9:10). Temos nesta
pequena palavra uma obra preciosa de Deus em sua alma. Dizem os
ímpios: "Não há temor de Deus diante de seus olhos” (Rm
3:18). Deus não está em nenhum de seus pensamentos. "Tu nem
ainda temes a Deus?” Aqui estava a raiz dessa poderosa mudança
neste homem: o santo temor de Deus. Deus tinha o devido lugar em
seus pensamentos, embora ainda não O conhecesse como Salvador.
Era como o comentário de Abraão sobre os homens de Gerar:
“Certamente não há temor de Deus neste lugar, e eles me
matarão por amor da minha mulher". Foi o temor de Deus que



guardou o coração de José, quando estava na terra de seu exílio:
“como pois faria eu este tamanho mal, e pecaria contra
Deus?” É isso que guarda o coração em um mundo de pecado. É o
princípio da sabedoria. Sua ausência deixa espaço para as ações da
vontade corrupta e perversa do homem.

Podemos perguntar como estamos nisso? Podemos dizer que esse
santo temor de Deus tem sido o guia e formador de todos os
pensamentos e intenções de nosso coração, as ações de nossa vida e
os motivos que têm governado nossos caminhos? Tudo isso têm sido
governados pelo temor do Senhor? O temor de Deus tem refreado
nossa vontade? Jó era um homem que "temia a Deus e se
desviava do mal"; Cornélio, aquele que era "temente a Deus
com toda a sua casa". "Então aqueles que temeram ao
SENHOR falaram frequentemente um ao outro; e o SENHOR
atentou e ouviu; e um memorial [livro de memória – TB] foi
escrito diante d’Ele, para os que temeram o SENHOR, e para
os que se lembraram do Seu nome” (Ml 3:16). Foi a prova da fé
de Abraão: “porquanto agora sei que temes a Deus” (Gn 22:12).
Ora, esse "O temor do SENHOR é fonte de vida, para desviar
dos laços da morte” (Pv 14:27). “O temor do SENHOR
encaminha para a vida” (Pv 19:23), e vemos isso de maneira
notável no ladrão na cruz. Isso o levou a tomar seu verdadeiro lugar
diante de Deus. Bendita paz – reconhecer, de maneira completa,
nossa verdadeira e apropriada condição diante de Deus e, assim,
levar a sentença de morte para nossa alma, como ele fez. Como a
obra de Deus se tornou mais e mais brilhante, até que ele estivesse
com Cristo no paraíso! Deus tinha Seu verdadeiro lugar em sua alma,
e ele estava em seu verdadeiro lugar diante de Deus!

Words of Truth, 1:66 (adaptado)



Experiência de Fé – O Temor do
Senhor

 

No Salmo 34, o rei Davi nos dá a mais bela instrução sobre o segredo
de uma vida feliz, com progresso e bênçãos. Ele diz: “Vinde,
meninos, ouvi-me; eu vos ensinarei o temor do SENHOR” (v.
11). Davi também escreveu: “O temor do SENHOR é limpo, e
permanece eternamente” (Sl 19:9). Eu acho que isso lhe dá a
nota principal da Escritura, no que diz respeito ao temor do Senhor.
Sem isso, você não pode progredir em santidade ou santificação
prática. Acredito que Davi nos ensina o verdadeiro segredo disso. Tal
condição não nos afasta do Senhor; pelo contrário, é o caminho do
progresso. Outro escritor – Salomão – diz: "Bem-aventurado o
homem que continuamente teme” (Pv 28:14). Não é o medo do
juízo e da ira, mas é aquele temor santo e bendito na alma, que o
Espírito de Deus sempre produz, um temor de que venhamos a falhar
em andar em tudo o que Lhe agrade.

Os livros poéticos
O Livro de Provérbios fala frequentemente do "temor do Senhor".
Nos Provérbios, Deus nos dá o suprimento do bom entendimento. Ler
um capítulo de Provérbios todos os dias de sua vida ajudará a
preservá-lo de muita tristeza e problemas em seu caminho. Quero
apontar o caminho, na estrutura da Bíblia, na qual ele está
conectado. Os dois livros seguintes, Eclesiastes e Cantares de
Salomão, têm algo a dizer ao coração. Você tem consciência nos
Salmos, entendimento em Provérbios e, nos próximos dois livros, o
coração. Eles se complementam. Em Eclesiastes Salomão fala do
coração, apenas para confessar que está vazio, e em Cantares de
Salomão está mais do que cheio. Em Eclesiastes, o coração é grande



demais para o objeto – o mundo, tudo sob o Sol – e, em Cantares, o
Objeto – Cristo – é grande demais para o coração. Um livro é dor no
coração, e o outro é o descanso do coração. O segredo da paz e
alegria divinas é encontrado em Cantares de Salomão. É ocupação
com o amor e a Pessoa de Cristo.

O livro de Provérbios
Mas agora sobre Provérbios. Você encontra sete vezes neste livro
qual é o temor do Senhor. "O temor do SENHOR é o princípio do
conhecimento; os loucos desprezam a sabedoria e a
instrução” (Pv 1:7). O temor do Senhor é o primeiro passo para o
conhecimento e o progresso. Agora passe para o capítulo 8. "O
temor do SENHOR é odiar o mal; a soberba e a arrogância, o
mau caminho e a boca perversa, eu odeio” (Pv 8:13). Coisas
que Ele odeia, e que nós também devemos odiar, ou o Seu temor
não está em nós. A seguir, temos: “O temor do SENHOR é o
princípio da sabedoria, e o conhecimento do Santo a
prudência [entendimento – ARC]” (Pv 9:10). Há uma grande
diferença entre conhecimento e sabedoria. O conhecimento pode me
ensoberbecer, mas a sabedoria nunca me ensoberbecerá.
Conhecimento é a apreensão da verdade, mas sabedoria é a
capacidade de usar a verdade. É a maneira pela qual a alma, guiada
por Deus, pode usar de forma correta e divina o que lhe foi dado.
Então, “O temor do SENHOR aumenta os dias, mas os
perversos terão os anos da vida abreviados” (Pv 10:27). É
muito semelhante em seu tom ao que encontramos no Salmo 19. Em
seguida lemos: "O temor do SENHOR é fonte de vida, para
desviar dos laços da morte” (Pv 14:27). É uma maneira segura,
de valor inestimável, de escapar das armadilhas de Satanás. Sexto,
lemos: “O temor do SENHOR é a instrução da sabedoria, e
precedendo a honra vai a humildade” (Pv 15:33). Aqueles que
têm sabedoria estão sempre dispostos a aprender; são apenas os
tolos que não precisam de instrução. E agora por último: “O temor
do SENHOR encaminha para a vida; aquele que o tem ficará
satisfeito, e não o visitará mal nenhum” (Pv 19:23). A satisfação



permanente é um doce fruto deste santo temor. Você descobrirá
agora que esse versículo combina com o nosso salmo da melhor
maneira possível.

W. T. P. Wolston



Santidade, Certeza e Temor
 

A santidade na vida é a consequência da salvação. Ele "nos salvou
e nos chamou com uma santa vocação” (2 Tm 1:9 – TB). Sendo
nascido de Deus e tendo recebido a Cristo como vida, o princípio da
santidade está em todo crente, embora seu desenvolvimento
consciente e exercício prático aconteça quando a questão da
justificação for resolvida. As afeições do coração são fixadas em
Cristo como Aquele que tanto nos amou e a Si mesmo Se entregou
por nós. Ele é recebido no coração, e assim somos santificados e
crescemos em tudo n’Ele, o Cabeça, sendo Seu andar a única medida
verdadeira do nosso.

E aqui é que entra a diligência da alma, não em conexão com
redenção e justificação, mas antes com o desenvolvimento de nossa
própria salvação com temor e tremor. É perfeitamente evidente que
não podemos desenvolver nossa redenção; Cristo consumou a obra e
Deus a aceitou como completa. Não há mais oferta pelo pecado.
Onde, então, está o desenvolvimento da salvação? O Cristão é visto
de duas maneiras na Escritura; primeiro, como estando em Cristo e,
portanto, como Cristo diante de Deus; ele tem confiança no dia do
juízo, porque como Cristo é, nós também somos neste mundo.

Segundo, quase todos os Cristãos passam por um período mais longo
ou mais curto de exercícios e testes. Eles são homens na Terra,
mesmo que sejam verdadeiramente homens em Cristo. Não há
dúvida de que se eles estão realmente em Cristo, Cristo os guardará
e nunca perecerão; ainda assim, são testados e provados em sua
vida aqui embaixo, e têm muito a ouvir, muito a corrigir e muito a
aprender sobre si mesmos. Ao mesmo tempo, eles também
aprendem do terno e fiel amor de Deus e o que é estar morto com
Cristo para o pecado e para o mundo; eles aprendem mais sobre a
plenitude de Cristo e como crescer em tudo n’Ele.



Em nosso curso aqui abaixo, a prova da realidade é apenas a
seriedade que desenvolve a salvação final com temor e tremor, pois
as armadilhas e os perigos são reais no caminho, embora exista a
promessa de sermos guardados ao longo dele. Mas é uma coisa
solene ser o cenário de conflito entre a obra de Deus em nós e o
poder das trevas, embora a vitória por meio de Cristo seja certa.
Portanto, é um processo moral na alma humana; é um teste, uma
prova, uma peneiração, um ensino, uma ajuda: Aprendemos sobre
nós mesmos e sobre Deus, e produzimos frutos preciosos.
Aprendemos não apenas a glória na salvação e na esperança da
glória, mas nas tribulações e, finalmente, no próprio Deus, a Quem,
dessa forma, chegamos a conhecer.

O Cristão, todo verdadeiro crente, então, é redimido e está em Cristo,
onde não há "se". Mas ele também está, de fato, no caminho para a
glória e precisa alcançar a meta de obtê-la. Ele tem a promessa de
ser guardado, mas é exercitado moralmente ao longo do caminho na
dependência, na graça, na vigilância e diligência, a verdadeira prova
de que isso é uma realidade para ele. É um lugar que pertence a
quem é redimido, onde ele aprende os caminhos de Deus e
desenvolve sua salvação com temor e tremor, pois está sempre em
perigo quanto ao seu caminho diário rumo à glória, embora seja
dependente e conte com a fidelidade d’Aquele que o guarda. A graça
de Cristo é suficiente para ele, e o Seu poder se aperfeiçoa na
fraqueza.

Bible Treasury (adaptado)



Aqueles que Desprezam o
Senhorio

 

Ao escrever a respeito das condições que vieram sobre a Cristandade
e ainda viriam no futuro, Pedro e Judas mencionam aqueles que
“desprezam as autoridades”. Pedro diz que haverá aqueles “que
segundo a carne andam em concupiscências de imundícia, e
desprezam as autoridades [o senhorio – JND]” (2 Pe 2:10).
Judas fala daqueles que já haviam se infiltrado na profissão do
Cristianismo, dizendo que “estes, semelhantemente
adormecidos, contaminam a sua carne, e rejeitam a
dominação [o senhorio – JND]” (Jd 8). Juntamente com a
propensão a desprezar o senhorio, Pedro e Judas descrevem muitas
outras práticas violentas e corruptas que caracterizam aqueles que
desprezam o senhorio. Enquanto muitos condenariam as práticas
violentas e imorais descritas, é fato que praticamente todas elas
podem ser atribuídas ao desprezo e resistência à autoridade.

Autoridade e governo
Por fim, toda autoridade deve ser rastreada até o próprio Deus e é
derivada d’Ele. Antes do dilúvio no tempo de Noé, o homem não
estava sob governo. Na época da queda do homem, ele obteve uma
consciência, porque comeu da árvore do conhecimento do bem e do
mal. Posteriormente, Deus permitiu que ele visse como ele se sairia
com esse conhecimento e, por um período de mais de 1.500 anos, o
mundo seguiu seu curso sem governo. O guia do homem era sua
consciência. O resultado foi que “A Terra, porém, estava
corrompida diante da face de Deus; e encheu-se a Terra de
violência” (Gn 6:11), e Deus a destruiu por um dilúvio. Depois
disso, Deus instituiu o governo na Terra, e essa autoridade dada por



Deus continua até hoje. Durante o tempo dos juízes em Israel, a
Escritura nos diz que “cada um fazia o que parecia bem aos
seus olhos” (Jz 17:6), e dessa vez está registrado em 2 Crônicas
que “naqueles tempos não havia paz, nem para o que saía,
nem para o que entrava, mas muitas perturbações sobre
todos os habitantes daquelas terras” (2 Cr 15:5). Por essa
razão, Paulo nos lembra: “Toda a alma esteja sujeita às
potestades superiores; porque não há potestade que não
venha de Deus; e as potestades que há foram ordenadas por
Deus” (Rm 13:1). O próprio Senhor Jesus lembrou a Pilatos:
“Nenhum poder terias contra Mim, se de cima não te fosse
dado” (Jo 19:11). O homem caído não pode seguir seu curso sem
governo, pois suas tendências pecaminosas devem ser mantidas sob
controle pela ameaça de punição.

Desobediência aos pais
Nos últimos dias em que estamos vivendo, tudo isso atingiu uma
intensificação que talvez seja pior do que nunca. As tendências que
já estavam começando a aparecer nos dias de Judas agora
amadureceram a ponto de lermos em 2 Timóteo que o desprezo do
senhorio começa com crianças que são "desobedientes a pais e
mães” (2 Tm 3:2). Essa desobediência aos pais continua no sistema
escolar público em grande parte do mundo ocidental, onde a falta de
disciplina é a norma. Privadas do poder de aplicar a punição corporal,
as escolas são praticamente incapazes de impor a ordem na sala de
aula. O resultado foi uma rejeição generalizada da autoridade desde
a infância, e isso é confirmado pelo número de jovens que agora
estão sendo acusados de crimes graves, incluindo agressão, roubo à
mão armada e até homicídio.

Uma afronta a Deus
O que tudo isso significa para o mundo e para o crente hoje? Antes
de tudo, devemos reconhecer que, ao desprezar e rejeitar o senhorio,
o homem está, em última análise, desafiando o próprio Deus. Como



toda autoridade é afinal ordenada e derivada do próprio Deus, o
desprezo do senhorio é uma afronta ao próprio Deus. Não devemos
nos surpreender com isso, pois Deus nos disse em Sua Palavra que é
uma característica do homem natural que "Não há temor de Deus
diante de seus olhos” (Rm 3:18). Quando as reivindicações de
Deus são abandonadas e a Palavra de Deus é desconsiderada, o
resultado é uma reversão ao que caracteriza o homem na carne, a
saber, nenhum temor a Deus. Depois que a Igreja for chamada para
o lar, a atitude será: “Com a nossa língua prevaleceremos; são
nossos os lábios; quem é senhor sobre nós?” (Sl 12:4).
Sabemos por profecia que isso se tornará cada vez pior, culminando
no anticristo, “o qual se opõe, e se levanta contra tudo o que
se chama Deus, ou se adora; de sorte que se assentará, como
Deus, no templo de Deus, querendo parecer Deus” (2 Ts 2:4).
Embora o verdadeiro anticristo não se manifestará até muito tempo
depois que formos chamados para casa na vinda do Senhor,
certamente veremos a condição deste mundo se agravando, pois
"agora muitos se têm feito anticristos” (1 Jo 2:18).

Abandonando a Deus
Segundo, e ainda mais importante, devemos reconhecer que a
condição do mundo sempre foi aquela que impactou e se infiltrou na
Igreja de Deus. Judas reconheceu isso em seus dias, pois isso já
estava acontecendo. Ela acelerou hoje e é solene perceber que a
descrição dos últimos dias em 2 Timóteo 3:1-8 não é uma descrição
do mundo pagão, mas sim da Cristandade que tende cada vez mais a
abandonar a Deus e Suas reivindicações. Aqueles que tiveram o
testemunho mais brilhante do evangelho agora estão renunciando a
ele. Enquanto nós, que somos verdadeiros crentes, ficamos
verdadeiramente horrorizados quando vemos isso acontecendo,
devemos perceber que corremos o risco de absorver uma atitude que
despreza o senhorio. À medida que a condição da Cristandade se
deteriora, o espírito democrático que tem movido o mundo ocidental
há vários séculos tende a promover a atitude: "Ninguém vai me
dizer o que fazer". Certamente o homem abusou e continua a



abusar da autoridade que Deus instituiu, seja no lar, na assembleia
ou no governo. No entanto, a Palavra de Deus nos diz para respeitar
e obedecer à autoridade, a menos que entre em conflito com as
reivindicações de Deus. A Igreja de Deus não é uma democracia, pois
enquanto todos somos responsáveis, Deus instituiu autoridade aí,
bem como no lar e no governo, e somos exortados a nos submeter a
ela.

Submissão à autoridade
O crente tem uma nova vida em Cristo e, portanto, deseja ver a
justiça manifestada. Enquanto aqueles que pertencem a Cristo
podem tolerar a injustiça no mundo, eles esperam coisas melhores de
seus irmãos. Quando parece haver uma falha em mostrar o espírito
de Cristo e agir de maneira justa na assembleia de Deus, podemos
reagir tanto rejeitando a autoridade quanto pensando que temos o
direito de nos separar da assembleia de Deus. Chamar à atenção, de
maneira respeitosa, para a injustiça diante daqueles que são
responsáveis por ela é bastante apropriado, mas rejeitar a autoridade
não é de Deus, pois é, em última análise, uma afronta ao próprio
Deus. Certamente o Senhor está acima de tudo, e como Ele está no
meio, podemos confiar n’Ele para corrigir o que é visto como errado.

Orgulho
Ao falar de submissão à autoridade, talvez seja oportuno mencionar
aquilo que muitas vezes se coloca como obstáculo tanto à autoridade
apropriada quanto à submissão a ela, a saber, o orgulho. Estamos
vivendo um dia em que há literalmente uma epidemia de orgulho, e
isso afeta todas as esferas de autoridade neste mundo. O homem
está tão cheio de si mesmo que parece que quase qualquer restrição
à sua própria vontade é recebida com uma reação terrível de ira. Na
América do Norte, essa atitude resultou em um aumento de crimes
violentos, com coisas como fúria no trânsito, tiroteios e agressões de
todos os tipos. Se não estivermos vigilantes, essa atitude pode passar
para dentro da Igreja de Deus e pode afetar tanto os que estão na



liderança e autoridade quanto os que estão em posição de se
submeter. Podemos agradecer que o orgulho entre os crentes
geralmente não se manifeste em comportamento violento, mas pode
gerar uma disposição pecaminosa em nosso coração. Pode haver
uma atitude teimosa e destituída de graça por parte dos que estão
em posição de autoridade, e isso, por sua vez, pode causar uma
reação hostil e inflexível por parte dos que estão em posição de se
submeter. Precisamos estar prontos para julgar essa atitude diante do
Senhor.

Desculpas
Se temos agido mal ao recusar obedecer à autoridade ou talvez
tenhamos demonstrado falta de graça no exercício da autoridade,
devemos lembrar “que cada um de nós dará conta de si mesmo
a Deus” (Rm 14:12). Do lado humano, o sentimento do erro na
presença do Senhor nos dará a graça necessária para pedir desculpas
àquele a quem prejudicamos. É difícil admitir quando estamos
errados e, infelizmente, desculpas são raras no mundo de hoje. Mas é
o caminho das bênçãos e permite que um relacionamento feliz seja
restaurado. Sem dúvida, Pedro tinha isso em mente quando disse:
“sede todos sujeitos uns aos outros, e revesti-vos de
humildade” (1 Pe 5:5). Isso é especialmente necessário para os que
estão em posição de autoridade, pois podem sentir que é "abaixo
da sua dignidade” pedir desculpas aos que estão sob eles. No
entanto, admitir nosso erro aumenta nosso respeito e autoridade
entre os que estão sob nós, em vez de diminuí-lo. Como alguém já
disse: "O sinal mais seguro de arrependimento diante de
Deus é humildade diante dos homens".

W. J. Prost



O Temor do Senhor
 

"Encaminha para a vida” (Pv 19:23).

"É fonte de vida” (Pv 14:27).

"É o princípio do conhecimento” (Pv 1:7).

"É o princípio da sabedoria” (Pv 9:10).

“(Por ele) os homens se desviam do pecado” (Pv 16:6).

"Aumenta os dias” (Pv 10:27).

Autor desconhecido



Os Últimos Dias – Santidade Prática
 

O Espírito Santo fala de Cristo – da salvação comum. Seu trabalho é
tomar as coisas de Cristo e mostrá-las para nós. Mas Ele está no
lugar de serviço na Igreja e, portanto em Judas, quando há
desordem às portas, Ele se afasta e exorta "a pelejar pela fé que
de uma vez para sempre foi entregue aos santos” (AIBB). Não
é pela ortodoxia que os santos são exortados a lutar, mas pela
santidade da fé. Somos exortados "a pelejar pela fé que de uma
vez para sempre foi entregue aos santos” (AIBB), contra os
"homens ímpios” descritos como aqueles "que convertem em
dissolução [libertinagem – ARA] a graça de Deus", os
"homens ímpios” que negam, não o Pai e o Filho, mas o
"SENHOR” Jesus Cristo. Note! São os que negam Jesus Cristo, não
como Salvador, mas como SENHOR; isto é, aqueles que praticamente
se opõem à Sua autoridade – que "rejeitam a dominação” ou o
senhorio – que rejeitam restrições. Judas não está falando de Jesus
como Salvador, mas de Jesus como Senhor; governo é o pensamento
na mente do Espírito Santo aqui. Deveríamos receber isso como uma
palavra sã e salutar. Acaso não é mau quando um santo não exerce
essa verificação contínua em seus pensamentos, sua língua, suas
ações? Não devemos dizer que nossos pensamentos, lábios, mãos ou
pés nos pertencem. Eles devem ser considerados como estando sob
senhorio. Não devemos desprezar o domínio.

Indulgência própria
A Epístola de Judas coloca cada um de nós em uma torre de vigia
santa, para vigiar, não contra um espírito que fosse contradizer os
preciosos mistérios de Deus (as palavras de Pedro e João fazem
isso), mas contra as tendências do coração natural para se gratificar.
O Espírito de Deus está ativo, e o santo deve estar em plena, viva e
santa atividade. Se Pedro colocou você olhando em uma direção –



vigiando contra as formas e ações da mente infiel – Judas ergue
outra torre de vigia, da qual devemos olhar e nos proteger contra os
caminhos de indulgência própria e contaminadores que corromperiam
todo o homem moral – uma vigilância contra o espírito que rejeita o
senhorio de Jesus sobre os pensamentos e movimentos de Seu povo.
E observe como ele descreve esses desprezadores ímpios das
dominações. “Estes são manchas em vossas festas de amor…
apascentando-se a si mesmos sem temor”. A ausência desse
"temor” indica esse estado de frouxidão moral do qual falo.
Imaginamos que temos o direito de seguir nosso próprio caminho em
alguma coisa? Não temos tal direito. Como alguém disse: “No
momento em que você faz algo porque é sua própria
vontade, você pecou”. Fazer a nossa própria vontade é a própria
essência da rebelião contra Deus.

Desprezar o domínio
Ele então volta à profecia de Enoque. O que é ela? É uma profecia
que o Senhor vem visitar aqueles que estão sob o poder do espírito
infiel? Não, mas para executar juízo sobre os ímpios, "por todas as
suas obras de impiedade, que impiamente cometeram". É
sobre a impiedade que o juízo está previsto cair. Se eu tomar minha
própria vontade como regra de minhas ações e, assim, "desprezar a
dominação", estou (no princípio da minha mente) no caminho do
juízo do qual Enoque profetizou. Se Cristo é um Salvador, Ele
também é um Senhor.

Mas novamente, lembremo-nos: é Jesus que deve ser nosso Senhor
– Aquele que nos amou e a Si mesmo Se entregou por nós – Aquele
que salvou Seu povo. E Ele deve ser servido, não no espírito de
servidão ou na mera observância de ritos e ordenanças religiosas,
mas no espírito de liberdade e do amor – um espírito que pode
confiar n’Ele em todos os momentos e que pode levar toda a
consciência de falha e fracasso a um trono de graça por meio d’Ele,
com feliz ousadia. Nunca vigiemos de algum modo contra Ele, mas
inteiramente por Ele, pois Ele “não nos deu o espírito de temor



mas... de amor” (2 Tm 1:7). Que possamos vigiar, portanto, para
que Ele seja glorificado em nós por um serviço livre e feliz agora
enquanto Ele estiver ausente, que nós sejamos glorificados n’Ele
quando Ele aparecer para nos levar para Si (João 14:3).

Christian Truth, 1:241 (adaptado)



Falsos Profetas
 

“Amados, não creiais a todo o espírito, mas provai se os
espíritos são de Deus, porque já muitos falsos profetas se
têm levantado no mundo” (1 Jo 4:1).

O reconhecimento do senhorio de nosso Salvador com a devida
lealdade e obediência é o que nos levaria a "provar se os espíritos
são de Deus". Felizes são aqueles que olham totalmente para o Seu
bom prazer para serem dirigidos. Este é um tempo em que a lealdade
a Ele é colocada à prova, porque Satanás enganará com crescente
injustiça. O engano começa com a incredulidade no senhorio de
Jesus Cristo. Insubmissão ao Senhor e comprometimento com o
mundo levam a recomendar o que é religião terrenal.

Somos instruídos a provar "os espíritos” – a prová-los pela obra dos
profetas que falam por meio desses espíritos. Primeiro, eles precisam
ser provados por sua obra, os quais não confessam Jesus vindo em
carne e, portanto, Senhor de todos os homens. Segundo, eles falam
como sendo do mundo. Estas são duas coisas muito claras, de modo
que não há motivo para que os homens sejam enganados. Obedecer
a Jesus como Senhor nos fará rejeitar aquilo que Ele rejeita e manter
a boa confissão da esperança que Ele deu.

Não devemos supor que o fato de serem falsos profetas “do
anticristo” faça com que os que são animados por esse espírito
falem como homens possuídos, agindo de modo violento e insano;
nesse caso, eles seriam rapidamente suspeitos ou desconsiderados.
Para persuadir os homens, eles devem propor alguma vantagem,
algo que honre a humanidade. Eles dizem que o homem em sua
própria honra e dignidade possui verdadeira nobreza, que a morte
não é juízo de Deus.



O homem foi formado por Deus de forma que algum reconhecimento
d’Ele é natural e necessário como condição correta de sua existência.
Rejeitá-Lo completamente é desnaturar-se a si mesmo. Mas eles não
reconhecem o senhorio de Jesus. Na política, o homem se considera
autossuficiente, como disse o egípcio sobre o Nilo: "O meu rio é
meu, e eu o fiz para mim". Essa característica simples é suficiente
para provar os espíritos e produz um julgamento abrangente. Mas
Deus julga todas as coisas em verdade e estabelece uma regra
simples para julgar, e todos aqueles que não estão em Cristo serão
achados fora d’Ele. A palavra deles será como do mundo,
independente de Deus. Estes são os que falam pelo espírito do
anticristo. E o apóstolo diz: "muitos falsos profetas se têm
levantado no mundo".

Mas se o espírito do anticristo estiver em ação, o mesmo produzirá
um falso profeta muito acima do resto. Quão sábio é o arqui-inimigo!
Mas você tem aqui, na descrição dos falsos profetas e suas obras, as
marcas seguras de seu começo, e elas levam a um fim solene.

O falso profeta
O desenvolvimento do estado atual está levando ao tempo em que
haverá um grande falso profeta – o anticristo (Dn 11:36; 2 Ts 2; Ap
13:11). O poder que ele receberá de Satanás será muito grande. Sua
missão será recomendar a besta a quem Satanás dá seu poder, trono
e grande autoridade. Ele, o falso profeta, enganará a humanidade
por meio de sinais, maravilhas e prodígios, fazendo até descer fogo
do céu aos olhos dos homens, para levá-los a obedecer à besta que
sobe do mar, a qual Satanás estabeleceu imperialmente como a glória
e o orgulho do homem.

Haverá um grande motivo para muitos caírem em seu engano por
causa dos milagres e maravilhas que são feitos. Eles serão atribuídos
a Deus, mas assim os homens darão crédito a Satanás e serão
enganados. A Escritura é clara sobre o assunto: que, como os
milagres foram realizados no início do Cristianismo, assim os milagres



no fim dos tempos serão realizados pelo maligno, não por Deus. Os
homens então não descobrirão o engano, mas se maravilharão e
adorarão. O falso profeta encontrará, sem dúvida, seus
representantes, que com o mesmo engano recomendarão a mesma
mentira àqueles sujeitos a eles, não a Deus – de fato todos aqueles
cujos nomes não estão escritos no livro da vida do Cordeiro que foi
morto. O Cristianismo não cairá na ignorância como caiu o
paganismo, mas na apostasia – na total confiança da inteligência
humana e no ódio contra Cristo. O falso profeta receberá seu destino
com o cabeça do império romano, como aprendemos em Apocalipse
17.

Quem é Senhor sobre nós?
Não é dito que os profetas mencionados em 1 João 4 fazem milagres.
A tarefa deles é mais comum; o seu caráter principal é que eles não
confessam Jesus Cristo vindo em carne. Eles dizem, por assim dizer:
"quem é senhor sobre nós?” (Sl 12:4). Eles falam como se fossem
do mundo e de sua religião. Mas chegará o tempo em que, ouvindo o
engano da injustiça, serão enlaçados nas mãos do inimigo por meio
de falsos milagres. Por fim, o grande falso profeta, e os que estão
ligados a ele, levarão os homens à última medida de engano e
rebelião contra o Senhor. O tempo não está longe. Está escrito que
nos últimos tempos falsos profetas virão à Terra e falarão pelo poder
do anticristo. E isto está escrito para advertir e vivificar aqueles que
confessam o Senhor, para que eles também não sejam enganados.
"Filhinhos, sois de Deus, e já os tendes vencido; porque
maior é o que está em vós do que o que está no mundo. Do
mundo são, por isso falam do mundo, e o mundo os ouve” (1
Jo 4:4-5).

Bible Treasury



Lidando com o Mal
 

Precisamos buscar um senso tão profundo da santidade de Deus
quanto já temos da Sua misericórdia. Conhecemos o poder do
pecado por experiência, mas somente na presença de Deus podemos
aprender sua culpa e nessa presença os erros triviais que nos
causaram alguma tristeza são vistos em toda a sua depravação
quando trazidos à luz.

Alguém disse que não temos um pensamento correto sobre o pecado
até que percebamos o quanto custou a Deus tirá-lo, e isso só
podemos aprender por meio da meditação em oração sobre os
sofrimentos do Senhor Jesus. “No lugar onde se degola o
holocausto se degolará a expiação do pecado perante o
SENHOR; coisa santíssima é. O sacerdote que a oferecer pelo
pecado a comerá; no lugar santo se comerá” (Lv 6:25-26).

Podemos entender muito pouco de tudo o que o Senhor Jesus deve
ter sentido pelo contato com o mal, porque estamos muito
acostumados com a sua presença, mas Sua alma imaculada deve ter
recuado com indizível repulsa diante da imunda mancha de nossa
culpa, visto que a angústia do Getsêmani revela a agonia de Sua
antecipação de ser feito pecado por nós e das suas consequências.

Não ousamos discorrer sobre aquelas horas que Deus ocultou em
trevas aos olhos dos homens. O coração contrito olha de volta para a
cruz para ali obter uma percepção adequada do que o pecado é aos
olhos de Deus. É um assunto mais adequado para um coração
penitente sondando na presença de Deus do que para a tinta e a
pena.



O temor do Senhor é a primeira lição da sabedoria (Pv 15:33; 1:7), e
o temor do Senhor é odiar o mal (Pv 8:13). Se esta lição não for
aprendida, estamos fora da estimativa do pecado de Deus e não
temos um senso adequado de Sua santidade.

Christian Truth, 13:30



Como Cristo é o Filho de Davi e o
Senhor de Davi?

 

Como Cristo era ao mesmo tempo Filho de Davi e Senhor de Davi?
Como Homem, ele era Filho de Davi, mas era muito mais do que isso.
Para ser o Senhor de Davi, Ele deve ser uma Pessoa divina, mas mais
do que isso, Ele é exaltado naquela posição. O senhorio de Cristo
repousa não só em ser uma Pessoa divina, mas porque foi rejeitado
como Filho de Davi. Deus O exaltou para ser o Senhor e Cristo. Isso
abre toda a questão do tratamento de Israel a Cristo, bem como da
atitude de Jeová em relação a Ele. No Salmo 110, lemos "Diz Jeová
ao meu Senhor: Senta-Te à Minha mão direita, Até que Eu
ponha os Teus inimigos por escabelo dos Teus pés” (TB). Aqui
não é Deus enviando Seu Filho amado para a vinha de Israel, mas,
quando Ele foi expulso, Deus O levantou à Sua mão direita no céu.
Assim, implica reconhecer que Israel deve ter rejeitado o Messias e
que, sendo rejeitado, Deus O coloca à Sua direita no céu. Esta,
evidentemente, é a chave da posição atual de Israel e deixa espaço
para o chamado da Igreja; em uma palavra, é o mistério da Pessoa
de Cristo e os conselhos de Deus que seguem Sua rejeição.

Bible Treasury



Isto Eu Sei
 

Não sei o que me aguarda

Em meu caminho de peregrinação;

Não conheço a estrada de amanhã,

Nem vejo além de hoje;

Mas isto eu sei que meu Salvador conhece

O caminho que não posso ver;

E posso confiar em Sua mão ferida

Para me guiar e cuidar de mim.

Não sei o que pode acontecer,

Seja Sol ou chuva;

Não sei o que me aguarda,

Se o prazer ou a dor;

Mas isto eu sei que meu Salvador sabe,

E seja o que for,

Ainda posso confiar em Seu amor para me dar

O que for melhor para mim.



Não sei o que me espera,

Ou o que o amanhã trará;

Mas com a alegre saudação da fé,

Saúdo suas asas que se abrem:

Pois isto eu sei que em meu Senhor

Todas as minhas necessidades serão supridas;

E posso confiar no coração d’Aquele

Que nunca me decepcionou.

E. M. Clarkson


