


 

Lã e Linho
 

 
 

 

 
 
 

 

 
 

John Gifford Bellett



 
Título do original em inglês:
Woollen and Linen – J. G. Bellett
Primeira edição em português – Novembro de 2025
 
Originalmente publicado por:
BIBLE TRUTH PUBLISHERS
59 Industrial Road, Addison, IL 60101
Estados Unidos da América
 
Traduzido, publicado e distribuído no Brasil com autorização dos editores da
versão original em língua inglesa por ASSOCIAÇÃO VERDADES VIVAS, uma
associação sem fins lucrativos, cujo objetivo é divulgar o evangelho e a sã
doutrina de nosso Senhor Jesus Cristo.
Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br
 
Abreviaturas utilizadas:
ACF  – João Ferreira de Almeida – Corrigida Fiel – SBTB – 1994
ARC  – João Ferreira de Almeida – Revista e Corrigida – SBB 1995
ARA  – João Ferreira de Almeida – Revista e Atualizada – SBB 1993
TB     – Tradução Brasileira – 1917
AIBB – João Ferreira de Almeida – Imprensa Bíblica Brasileira – 1967
JND  – Tradução Inglesa de John Nelson Darby
KJV   – Tradução Inglesa King James
 
Todas as citações das Escrituras são da versão ACF, a não ser que outra esteja
indicada.
Qualquer sugestão de correção será bem-vinda.

https://bibletruthpublishers.com/john-gifford-bellett-jgb/the-evangelists-meditations-on-the-four-gospels/j-g-bellett/lub6-14985
https://www.verdadesvivas.com.br/
mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br?subject=Revista%20O%20Cristao


Lã e Linho
J. G. Bellett

Parte 1
 

 

“Não vestirás uma vestimenta de material misto, lã e linho
juntamente” - Deuteronômio 22:11 – JND.
 

A senda da Igreja de Deus é uma senda estreita, tão estreita que o
mero senso moral continuamente a interpretará erroneamente.
Mas isso deve ser bem-vindo para nós, porque nos diz que o
Senhor deseja que seus santos sejam exercitados em Sua
verdade e em Seus caminhos, desaprendendo o simples “certo e
errado” dos pensamentos humanos, para que possam ser cheios
da mente de Cristo.
 

O caso de Elias julgando os capitães de cinquenta do rei de Israel,
mencionado ao longo dos Evangelhos, traz essas reflexões à
mente (veja Lucas 9:51-56). O Senhor havia decidido firmemente ir
para Jerusalém, ciente de que “devia Ele ser assunto ao céu”
(ARA). Algo do pensamento da glória e do reino de Deus movia-se
em Sua alma. Creio que a consciência de Sua dignidade pessoal e
de Seu elevado destino, como falamos entre os homens, O enchia
quando iniciou Sua jornada rumo a Jerusalém. “E aconteceu que,
completando-se os dias para a Sua assunção, manifestou o
firme propósito de ir a Jerusalém. E mandou mensageiros
adiante de Si”. A expressão de consciente dignidade irrompe
aqui, e dá caráter a esse momento, e os discípulos o percebem.
Eles parecem captar o tom de Sua mente e, portanto, quando a
primeira aldeia por onde passava o caminho de seu ascendente
Senhor lhe recusou entrada, eles se ressentem disso e desejam,



como Elias em outros tempos, destruir esses atrevidos capitães
de Israel.
 

Essa era a natureza, o senso natural também do certo e do errado.
Por que, então, o Senhor o repreendeu? Não havia nisso falta nem
de justiça nem de afeição. Chegará o dia em que os inimigos de
Cristo, que não quiseram que Ele reinasse sobre eles, serão
mortos diante d’Ele. Se pensarmos por um instante na Pessoa e
nos direitos d’Aquele que foi assim injustiçado e insultado, não
havia nada de injusto na exigência: “queres que digamos que
desça fogo do céu e os consuma, como Elias também fez?”.
Tampouco havia uma afeição errada nessa manifestação do
coração. O zelo por seu Divino Mestre o impulsionou: essa
manifestação pode ser honrada, o senso moral pode justificá-la
plenamente; mas Cristo a repreende. “Vós não sabeis de que
espírito sois”, disse-lhes o Senhor.
 

Mas por que, pergunto novamente, essa repreensão? Teria sido
porque estavam exigindo além das reivindicações d’Aquele a
Quem buscavam vingar? Não, como já dissemos, pois tais
reivindicações terão o seu dia; mas os discípulos não estavam na
inteligência espiritual do momento que atravessavam. Não tinham
“a mente de Cristo”; não discerniram o tempo de modo a saber o
que Israel deveria fazer (1 Crônicas 12); não estavam distinguindo
as coisas que diferem; não estavam manejando corretamente a
Palavra da verdade. Este foi o seu erro: “Vós não sabeis de que
espírito sois. Porque o Filho do Homem não veio para destruir as
almas dos homens, mas para salvá-las”. Não foi um princípio
errôneo de ação moral que o Senhor descobriu na alma deles,
mas a ignorância quanto ao verdadeiro ou divino caráter do
momento pelo qual estavam passando. Eles não perceberam, e
assim como os daquele tempo, hoje, milhares de discípulos ainda
não percebem que a senda de Cristo para a glória não passa pelo
julgamento do mundo, mas pela renúncia a ele; não pela



justificação própria, mas pela renúncia própria. Esse foi o engano
deles, e foi isso que o Senhor repreendeu. Eles naturalmente
pensaram que essa indignidade deveria ser reconhecida; que se a
perspectiva da glória estava enchendo a mente de seu Mestre, e
se eles próprios, no espírito de tal momento, haviam ido adiante
de Sua face para preparar o Seu caminho, tudo o que estivesse
no caminho certamente deveria ser removido. A natureza julgou
dessa forma; e a natureza, julgando assim, seria justificada pelo
senso moral do homem.
 

Mas a mente de Cristo tem seu modo peculiar, e nada guia o
santo plenamente senão ela: a analogia não basta; é preciso a
mente espiritual para provar e desafiar até mesmo as analogias.
Certas correspondências foram notáveis aqui – Elias estava a
apenas um ou dois estágios da glória, prestes a ser "recebido
acima" (TB), quando feriu repetidas vezes os capitães e seus
cinquenta. Ele estava num monte cheio de grandes expectativas,
podemos dizer, e os carros e cavaleiros de Israel e sua jornada
celestial estavam diante dele em sua visão. A alma de seu Mestre,
aos olhos dos discípulos naquela ocasião, parecia estar muito em
companhia da de Elias. Mas as analogias não bastam, e o uso
delas aqui estava confundindo tudo, tirando o Senhor Jesus de
Seu dia de graça e levando-O para o tempo de Seus juízos;
Convidando-O ou instando-O a agir no espírito dos tempos de
Apocalipse 11, quando Ele estava na hora de Lucas 4.
 

As testemunhas de Apocalipse 11 podem ir para o céu através da
destruição de seus inimigos, com fogo saindo de sua boca para
consumir aqueles que as ferem, como no exemplo de Elias; mas
analogias não são a regra. Elas devem ser desafiadas por aquela
“mente de Cristo” que distingue as coisas que diferem e que
ensina, à luz da Palavra, que Jesus vai para o céu através da
salvação e não da destruição dos homens; através de Sua
renúncia ao mundo e não de Seu julgamento sobre ele. Elias



vingou-se dos capitães atrevidos e então foi para o céu; as
testemunhas subirão ao céu, e seus inimigos as contemplarão:
mas Jesus assume a forma de Servo e é obediente até a morte, e
então Deus O exalta soberanamente. E assim é o santo, e assim é
a Igreja. “Vós sois os que tendes permanecido Comigo nas
Minhas tentações. E Eu vos destino o reino, como Meu Pai Mo
destinou”.
 

Aqui estava o erro; aqui estava o não saber de que espírito eles
eram. A analogia favorecia fortemente o movimento da mente
deles. O senso moral, que julga segundo os pensamentos do
homem, e não à luz dos mistérios de Deus, justificava isso. Mas
Aquele que divinamente distingue as coisas que diferem,
repreendeu isso: “Vós não sabeis de que espírito sois”. O
caminho dos discípulos aqui teria perturbado tudo, contrariando
todo o propósito de Deus. Eles me lembram os servos na
parábola do joio. Os discípulos estavam certos segundo os
homens, assim estavam aqueles servos também. Não é
apropriado arrancar o joio? Não é o joio um obstáculo, dividindo a
força do solo com a boa semente, enquanto ele próprio não serve
para nada? O senso comum do homem, o julgamento moral
correto, diria tudo isso, mas a mente de Cristo diz exatamente o
contrário: “Deixai crescer ambos juntos até à ceifa”. Cristo julgou
somente segundo os mistérios divinos. Foi isso que formou a
mente do Mestre, perfeita como era; E é isso que deve formar a
mente no santo. Deus tinha propósitos a respeito do campo. Uma
colheita estava por vir, e anjos seriam enviados para ceifá-la, e
então um fogo seria aceso para o joio já separado; mas ainda, na
hora de Mateus 13, não havia anjos trabalhando na colheita no
campo, nem fogo aceso para o joio, mas tudo era a graça
paciente do Mestre. O Senhor quer o campo limpo por enquanto.
Os mistérios de Deus, os pensamentos e propósitos
aconselhados do céu, preciosos e gloriosos além de toda medida,
exigem isso; e nada é certo senão o caminho que é trilhado na luz
do Senhor, no conhecimento dos mistérios do reino dos céus.



 

Nem tampouco a Igreja há de ir ao céu através de um mundo
purificado, regulado ou adornado, assim como Cristo não teria ido
para o céu através de um mundo julgado. Isso deve ser bem
ponderado; pois qual é o propósito da Cristandade? Justamente
contradizer, na prática, tudo isso. A Cristandade pretende regular o
mundo, manter o campo limpo, fazer com que o caminho para o
céu e a glória passe por um mundo bem ordenado e
ornamentado. Ela colocou a espada nas mãos dos seguidores de
Cristo. Não esperará pela colheita nem irá "para outra aldeia". Ela
vinga as injustiças em vez de sofrê-las. Ela ordena a Igreja
segundo os princípios de uma nação bem administrada, e não
segundo o modelo de um Jesus rejeitado pela Terra. Ela está
repleta dos pensamentos mais falsos; julga segundo o senso
moral do homem, e não à luz dos mistérios de Deus. Ela é sábia a
seus próprios olhos.
 

Sei perfeitamente que, em meio a tudo isso, batem mil corações
sinceros em seu amor por Cristo; mas eles não sabem que tipo de
espírito são. Sei que o zelo, se for por Cristo, ainda que mal
direcionado, é melhor do que frieza de coração ou indiferença
quanto aos Seus direitos ou às ofensas dirigidas a Ele. Mas ainda
assim, o único caminho perfeito é aquele que é trilhado diante
dos olhos do Senhor, no entendimento dos mistérios de Deus, do
chamado de Deus e das direções da energia do Espírito, e não
meramente segundo os costumes ou os ditames da moral e dos
pensamentos dos homens. E o chamado de Deus agora exige
que o campo com o joio seja deixado sem purificação, que a
indignidade dos samaritanos seja deixada sem vingança, que os
recursos e a força da carne e do mundo sejam rejeitados em vez
de usados, e que a Igreja alcance os céus, não através do
julgamento do mundo por suas próprias mãos, mas pela renúncia
a ele em seu coração e pela separação dele em companhia com
um Mestre rejeitado.



 

“Quem Comigo não ajunta, espalha” (Lucas 11:23), ou seja, quem
não trabalha segundo o propósito de Cristo está, na verdade,
piorando a situação. Não basta trabalhar com o nome de Cristo:
nenhum santo consentiria em trabalhar sem isso; mas se não
trabalha segundo o propósito de Cristo, ele está espalhando.
Muitos santos estão agora empenhados em corrigir e adornar o
mundo, transformando a Cristandade numa casa varrida e
adornada; mas, como esse não é o propósito de Cristo, ela está
auxiliando e promovendo o avanço do mal. Cristo não expulsou o
espírito imundo do mundo. Ele não tem tal propósito no presente.
O inimigo pode mudar sua forma de agir, mas continua sendo
tanto “o deus” e “príncipe deste mundo” como sempre foi. A
casa ainda lhe pertence, como na parábola (veja Lucas 11:24-26).
O espírito imundo havia saído: isso era tudo; ele não havia sido
expulso pelo homem mais forte; de modo que seu direito sobre
ela era claro. E ele retorna, e tudo o que encontra lá só faz
aumentar o seu interesse pela casa. Ele a encontra varrida e
adornada; de modo que retorna com muitos espíritos
semelhantes, e assim torna seu último estado pior do que o
primeiro.
 

Erros desse tipo são erros muito antigos. Davi errou dessa
maneira quando propôs construir uma casa para o Senhor; mas
foi um erro, embora cometido com um desejo correto em seu
coração. O tempo de construir uma casa para o Senhor ainda não
havia chegado, porque o Senhor ainda não havia construído uma
casa para Davi. A terra ainda estava contaminada com sangue; e
enquanto não fosse purificada, não haveria lugar para o descanso
e o reino do Senhor. Davi, portanto, errou gravemente, não por
duplicidade de ânimo, mas por ignorância. O erro de Davi foi este:
achar que o Senhor poderia tomar o Seu trono na Terra antes que
a Terra fosse purificada.
 



Os servos da parábola erraram, em outra direção, ao fazer da
Igreja o instrumento de purificação da Terra ou do mundo. Eu
poderia dizer, na linguagem da ordenança levítica, que Davi
estava prestes a vestir “uma vestimenta de material misto” (JND),
mas o Senhor o impediu. O movimento do seu coração – na
medida em que expressava a si mesmo – era aceitável ao Senhor,
mas ainda assim foi impedido e frustrado. Tudo isso nos ensina o
quanto o Senhor é zeloso para que os Seus princípios sejam
observados e para que a posição em que Ele estabeleceu os
Seus servos e Suas testemunhas seja mantida; sim, até mesmo o
desejo mais afetuoso e zeloso do santo, embora seja valorizado
pelo Senhor e receba sua recompensa ou aceitação pessoal,
jamais poderá reconciliar a mente do Senhor com o abandono
dos Seus pensamentos e propósitos. Tudo seria confusão. Os
pensamentos de Davi, por mais inocentes que fossem e, de certa
forma, passíveis de aprovação por parte de Deus, teriam
confundido tudo, produzindo este estranho resultado: o Senhor
assumindo o Seu trono em um reino impuro e permitindo que o
Seu servo Lhe desse descanso antes mesmo de Ele próprio ter
dado descanso ao Seu servo! Que confusão isso teria sido! Que
mau testemunho teriam produzido esses princípios mistos! Se
isso tivesse sido permitido, quem poderia ter reconhecido no
resultado a graça ou a glória do Deus de Israel?
 

A repreensão de Pedro em Antioquia foi mais taxativa; pois Pedro
errou, não como Davi, por ignorância, mas por aquele ocasional
temor do homem, que, como nos é ensinado e como
experimentamos, “armará laços”; e foi algo pior do que confusão,
foi perversão (em Deuteronômio 20:19-20 temos uma ordenança
contra a perversão, ou seja, contra o uso indevido das coisas). Mas
mesmo que se trate apenas de confusão, e que tenha sido
causada pelo servo mais querido e amado, não deve ser
permitida, como demonstra o caso de Davi; assim como em seu
outro ato de trazer a arca de Quiriate-Jearim. A confusão ali não se
tornou desculpável por toda a sinceridade e alegria religiosa que



a acompanharam (1 Crônicas 13): isso não seria possível. Não se
devia ceder a isso nem por um momento, por mais aceitável que
fosse diante de Deus o movimento do coração de Davi, esses
caminhos deviam ser resistidos, porque o caminho, o propósito, o
conselho e os pensamentos do Senhor são preciosos aos Seus
olhos e devem permanecer para sempre. Não se trata de Davi ou
Pedro serem homens de princípios mistos, como se diz, ou de
estarem usando, como menciona a ordenança, vestes de lã e
linho; mas esses exemplos na história deles ilustram uma séria
verdade, que deve ser muito lembrada: que o Senhor defenderá
Seus próprios princípios, mesmo diante de Seus servos mais
queridos; que Ele deve resistir e resistirá aos movimentos do
coração deles, se eles obscurecerem ou perturbarem Seu
propósito e Seu testemunho, ainda que tais movimentos tenham
um caráter pessoal e moral, que Ele possa aceitar e das quais Se
deleitar neles.
 

Mas, além dos casos de Davi, Pedro e dos discípulos em Lucas 9,
os quais, em zelo equivocado e mal aplicado em relação ao
Senhor a Quem amavam, teriam vingado as afrontas feitas a Ele
com uma afeição verdadeira e justa, há uma geração que se
mostra afastada do caminho de Deus, por causa da duplicidade
de ânimo. Tal geração pode ser rastreada por toda a Escritura, um
povo de princípios mistos, como dizemos, que veste roupas de lã
e linho, contrariamente ao chamado de Deus e aos puros
preceitos da Sua casa. Observar tal geração pode ser humilhante
para alguns mais do que para a maioria dos outros, mas isso traz
proveito para a alma e é oportuno neste momento.
 

Ló esteve associado ao chamado de Deus. Assim como Abraão,
seu tio, ele deixou a Mesopotâmia e, após a morte de Terá, seu
avô, veio com Abrão para Canaã. Era um homem justo, e não havia
mácula visível em sua conduta. Abraão revelou os caminhos da
natureza, recuperando-se repetidamente, com vergonha



também, do laço do Egito e de Abimeleque. Mas Ló não foi
repreendido dessa forma durante todo o tempo em que
peregrinou em Sodoma. Lemos apenas que sua alma justa foi
afligida pela vida dissoluta dos homens abomináveis. Apesar
disso, ele era tristemente da geração da qual estou falando. Se a
roupa de Abrão se sujava de vez em quando, não era uma “roupa
de diversos estofos misturados”, mas a roupa de Ló era “de lã e
linho”. Ele foi infiel ao chamado de Deus: tornou-se cidadão
quando deveria ter sido apenas um peregrino, escolhendo
planícies bem regadas e morando em uma casa na cidade,
enquanto a testemunha de Deus peregrinava por toda a região,
de tenda em tenda e de tabernáculo em tabernáculo. Poucos
erros são registrados sobre Ló; mas e daí? Ele foi um homem de
princípios mistos durante toda a sua vida, enquanto Abrão foi fiel
ao chamado de Deus durante toda a sua vida. E sua vida de falsos
princípios leva Ló a sofrimentos que são sua vergonha, e essa é a
verdadeira miséria do sofrimento. Ele foi levado cativo enquanto
vivia nas planícies de Sodoma e esteve perto da destruição
depois de se mudar para a cidade de Sodoma, e ele ainda é, e
sempre tem sido na Igreja, o testemunho de alguém salvo, é
verdade, mas “como que pelo fogo”. Ele não tinha consolo em
sua alma; sua alma justa era afligida dia após dia. Isso é contado
sobre ele, mas não há brilho nisso: nenhum gozo, nenhuma força,
nenhum triunfo de espírito é relatado dele.
 

Os anjos mantiveram muita reserva em relação a ele, enquanto o
Senhor dos anjos estava em proximidade e intimidade com
Abraão. Ele teve que escapar tendo sua vida como um despojo,
enquanto Abraão estava no alto, contemplando o juízo à distância.
E o que é cheio de significado, observamos, é que depois de ter
seguido seu próprio caminho e se tornado um homem de
princípios mistos, desviando-se da senda onde o chamado de
Deus o teria mantido, ele e Abraão não tiveram comunhão. Abraão
correu em seu auxílio, no dia em que seus princípios o colocaram
em perigo; mas não há comunhão entre eles. Eles não podiam se



encontrar em espírito. O santo de Deus o reconhecerá como seu
parente e prestará o devido serviço ao parente; mas não há
comunhão presente entre eles. E este não é um caso incomum
até mesmo no dia de hoje. Assim foi Ló. Em vez de confirmar seu
chamado e eleição, ele é alguém que o povo de Deus recebe
pelo testemunho extraordinário do Espírito Santo, e não sobre a
credibilidade necessária e abençoada de seu chamado
assegurado por Deus, ou como alguém daquele povo de quem
Paulo pôde dizer: “Sabendo, amados irmãos, que a vossa
eleição é de Deus”.
 

A natureza prevalece, de forma triste e variada em todos os
santos de Deus registrados na Escritura; em alguns mais, em
outros menos, assim como a frutificação do Espírito se manifesta
neles em afeições e serviços, em alguns trinta vezes, em outros
sessenta e em outros cem. Mas isso é diferente de serem homens
de princípios mistos. Assim foi com Davi. A natureza prevaleceu
nele em alguns momentos, mas ele nunca foi um homem de
princípios mistos. Ele nunca se envolveu deliberadamente em
uma relação que fosse infiel ao chamado de Deus sob o qual ele
deveria agir. Seu caráter foi formado por esse chamado, e seus
caminhos estavam de acordo com ele, mas não foi assim com
seu amigo Jônatas; sua vida não foi formada pelo chamado de
Deus e pela energia do Espírito operando sob o princípio desse
chamado. Ele agiu com nobreza e graça em alguns momentos,
mas ainda assim não era um homem separado. Ele não foi fiel aos
princípios puros de Deus manifestados naquele dia. Ele era um
homem de fé e de muitas ternas afeições espirituais, que lhe
garantem, sem reservas, um lugar nas lembranças dos santos.

Mas, apesar disso, ele não estava onde o chamado de Deus o
teria levado. A corte de Saul era então um lugar contaminado, até
mesmo apóstata. Deus estava com Davi nesse tempo. A glória
estava no deserto com ele; as cavernas e os esconderijos da Terra
a ocultavam naquele dia. O éfode estava com Davi, o sacerdote, a



espada da força de Deus, a testemunha da vitória. O trigo e a
promessa da terra também estavam com ele, aqueles que
conquistam um nome na caverna de Adulão, ou no dia da
vingança em Ziclague. Tais filhos de Israel, como esses, que
brilham depois na corte e no arraial do reino, estavam todos com
Davi naquela época. O chamado de Deus foi então dirigido às
cavernas e aos esconderijos da Terra, com o filho de Jessé, e a
energia do Espírito operava ali; mas Jônatas não estava lá.
 

Essa é a triste história. Jônatas não estava onde a glória estava,
onde o sacerdote com o éfode estava, onde o homem rejeitado
segundo o próprio coração de Deus estava, onde toda a
promessa do reino vindouro estava. Essa é a triste história. Jônatas
era uma pessoa amável, havia praticado alguns nobres feitos e
respirava algumas afeições celestiais; e até o fim, podemos ter
certeza, Davi viveu em seu coração; e podemos ter a mesma
certeza de que esse mesmo coração estava afligido por muitas
dúvidas a respeito de seu próprio pai. Ele nunca deu a Davi nada
senão regozijo; ao passo que sabemos que aqueles que
acompanhavam Davi, mesmo em suas aflições, foram, por vezes,
uma vergonha e aflição para ele. Mas ainda assim, a posição de
Jônatas não era fiel ao chamado de Deus naquele dia. Essa
posição o mantinha afastado de tudo o que era de Deus então,
embora ele tivesse o Senhor consigo pessoalmente. Até cair no
Monte Gilboa, ele esteve com o arraial e com a corte que caíram
ali com ele, desonrados e derrotados como estavam, tendo já
antes mesmo perdido a glória, e tudo o que era de Deus quanto à
nação se havia retirado deles.
 

Ele ilustra uma situação comum. Acaso seria ignorância do
chamado de Deus ou duplicidade de ânimo? Não ousaremos
afirmar, mas ainda hoje, como Jônatas, há muitos santos, queridos
ao nosso coração e que se destacam em graças pessoais acima
da grande maioria da época, mas que se encontram afastados do



lugar onde opera a energia do Espírito, segundo a ordem da
dispensação. Eles realizam feitos nobres e generosos
individualmente; mas a sua ligação é a sua desonra, como foi a de
Jônatas – ligados a um mundo que em breve enfrentará o juízo, e
em cortes e arraiais que hão de jazer no meio dos incircuncisos,
com aqueles que serão mortos à espada. “Não o noticieis em
Gate, não o publiqueis nas ruas de Ascalom”. Jônatas ilustra isso,
e isso é amplamente conhecido até hoje. Mas Jônatas não pode
sancionar aquele lugar; a presença de Jônatas não tornou o arraial
ou a corte de Saul diferentes do que eram. A única impressão que
a alma tem de Ló em Sodoma é a de um Ló contaminado, e não a
de uma Sodoma sancionada e purificada. De acordo com o que
está escrito em Ageu: “Se alguém leva carne santa na orla das
suas vestes, e com ela tocar no pão, ou no guisado, ou no vinho,
ou no azeite, ou em outro qualquer mantimento, porventura
ficará isto santificado? E os sacerdotes responderam: Não”. Mas
“Se alguém que for contaminado pelo contato com o corpo
morto, tocar nalguma destas coisas, ficará ela imunda? E os
sacerdotes responderam, dizendo: Ficará imunda”.
 

Existem, porém, “as coisas que diferem”1, e a alma exercitada por
Deus deve distingui-las. Há uma roupa manchada, que, no
entanto, ao mesmo tempo, não é uma roupa mista, uma roupa de
“diversos estofos”, de “lã e linho”. Nosso caminho sob a direção
do Espírito é manter nossas roupas imaculadas; e qualquer coisa
diferente ou inferior a isso não é o caminho da comunhão com o
Senhor. Mas ainda assim, uma roupa manchada não é uma roupa
mista; nem deve ser confundida uma roupa que tem, aqui e ali,
um fio de outro tipo, com uma roupa cuja própria textura é tecida
segundo o princípio de “lã e linho”. A Escritura, sempre frutífera e
perfeita, apresenta caracteres formados pelo que tem sido
chamado de “princípios mistos” e caracteres que ocasionalmente
se tornam contaminados por tais princípios, mas não são
formados inteiramente por eles.



 

A vida de Ló, como temos visto, foi formada inteiramente por
princípios mistos. Havia duplicidade de espírito em Ló; não digo
isso com a mesma clareza que digo em relação a Jônatas; Mas
ainda assim, a vida de cada um deles, do princípio ao fim, quando
o cenário da tentação se instalou, foi manchada pela ligação com
o mal. Ló, embora associado ao chamado de Deus, era um
homem da Terra; Jônatas, embora testemunhando as aflições de
Davi e as injustiças feitas a ele, continuou a defender os interesses
do perseguidor até o fim. A vida deles foi, portanto, moldada, do
princípio ao fim, por conexões que não eram fiéis quanto ao
caminho de Deus e à presença da glória. As vestes de cada um
deles eram feitas de diversos tipos de materiais, de lã e linho.
 

Mas observe Jacó, em contraste, e nele encontramos um homem
de outra geração: ele era um homem cauteloso, que tinha seus
temores, planos e cálculos mundanos; e estes desfiguraram
grandemente várias passagens de sua vida. A construção de uma
casa em Sucote, a compra de uma parte do campo em Siquém,
foram coisas incompatíveis com a vida de peregrino, com a vida
na tenda, que um filho de Abraão era chamado a conhecer. Mas
Jacó não deve ser comparado a Ló; Sua vida não foi moldada por
Sucote e nem por Siquém, embora o vejamos ali, e fora de seu
caráter, mas sim como um estrangeiro diante de Deus, na Terra. E
nos últimos dias de sua peregrinação, quando estava no Egito,
apesar de muitas circunstâncias ao seu redor que o tentavam a
agir de outra forma, temos muitos belos testemunhos do estado
saudável e restaurado de sua alma.



 

Lã e Linho: Parte 2
 

“Não vestirás uma vestimenta de material misto, lã e linho
juntamente” - Deuteronômio 22:11 – JND.
Os dias de Acabe, rei de Israel, rei das dez tribos, citando como
exemplo, foram repletos de exemplos dessas misturas. Naqueles
dias houve um Elias e um Micaías, um Josafá e um Obadias, além
de sete mil que não se curvaram diante da imagem de Baal; e
todos esses em meio ao mais vil afastamento dos caminhos de
Deus, nos tempos de Jezabel e suas abominações.

Porém, todos esses exemplos não devem ser considerados da
mesma forma. Para usar a linguagem de "lã e linho", ou vestes
“de diversos estofos", eu diria, não havia como confundir as
roupas de Elias e Micaías. O cinto de couro de um e as amarras de
prisão do outro nos dizem que homens eles eram e indicam sua
completa separação.

Não podemos falar especificamente dos sete mil; sabemos deles
apenas sob a perspectiva de Deus como “um remanescente,
segundo a eleição da graça”, e que, em um dia mau, eram
“todos os joelhos que não se dobraram a Baal”. Mas Obadias
não era Elias, e, novamente, ainda precisamos fazer a distinção
entre ele e Josafá; tal era a variedade moral ilustrada para nossa
admoestação nestes dias.
Josafá, rei de Judá, da casa e linhagem de Davi, era um homem
separado, mas que, por vezes, e em grande medida, se
encontrava em relações contaminadas. Ele pertencia à geração
de Jacó, embora talvez essa geração fosse ainda mais falha do
que a de Jacó. A vaidade o traiu repetidamente, assim como a
política mundana traiu o patriarca. Josafá se aliou a Acabe. No dia
da batalha, vestiu as roupas reais; uma vestimenta triste e
vergonhosa, de "diversos estofos", que quase lhe custou a vida,



assim como a mesma roupa quase custou a vida de Ló na cidade
de Sodoma. Ali, ele agiu em terrível inconsistência com a
santidade e a separação da casa de Davi. Mas, apesar de tudo
isso, não estou disposto a colocar Josafá na mesma categoria que
Ló. Sua vida não foi pautada por princípios mistos; Sua vestimenta
não era feita, com a intenção de haver "lã e linho" juntos, o que,
de maneira lamentável e vergonhosa, contradiz o testemunho
que convinha a um filho de Davi e rei em Jerusalém. Ele realizou
feitos muito nobres, e seu espírito respirava afetos muito
profundos, e o Deus de seu pai o reconheceu; mas, como Jacó, e
de forma ainda mais dolorosa, ele foi traído; foi traído em ligações
que tornaram seu testemunho algo muito confuso e imperfeito.
Não era apenas a natureza prevalecendo em certos momentos –
isso pode ser visto em todos, naqueles da melhor geração, em
Abraão e em Davi. Isso não era apenas uma vestimenta suja cuja
mancha é palpável, mas uma vestimenta cuja textura é mal se
discerne, se de fato era de um tipo específico, ou uma vestimenta
condenada de "lã e linho": tão vergonhosamente os "diversos
estofos" aparecem nela em alguns momentos, mas não em toda
a sua extensão.

Mas a vestimenta que Obadias usava naqueles dias não pode ser
confundida. Não é preciso um exame minucioso para perceber o
que é. Os "diversos estofos" de lã e linho podem ser vistos nela
da cabeça aos pés. Sua vida era assim. Não se tratava apenas de
ele ter sido traído em alguns momentos, nem de seu caminho ter
sido manchado às vezes, mas toda a sua vida revela um homem
de princípios mistos. Ele era um homem piedoso, mas seus
caminhos não estavam de acordo com a energia do Espírito
naquela época. Ele se importava com as aflições dos profetas,
escondendo-os da perseguição em cavernas e alimentando-os
ali; mas, ao mesmo tempo, ele era conselheiro, companheiro e
ministro do rei Acabe, em cujo reino a iniquidade era praticada. O
"linho e a lã" formavam, portanto, a vestimenta que ele usava por
toda a sua vida. Não era o cinto de couro de Elias; e, quando as
duas se encontram, essa diferença se preserva e se expressa de



forma mais marcante. Obadias se esforça para apaziguar a mente
de Elias. Ele o lembra do que fez pelos profetas de Deus
perseguidos no dia de sua angústia e lhe diz que temia ao Senhor;
mas Elias se aproxima dele lenta e friamente. Doloroso é tudo isso
entre dois santos de Deus; mas está longe de ser algo raro de ser
experimentado; eu diria que é algo comum; porém, muito mais
comumente sentido do que reconhecido (1 Reis 18).

Não poderia ter havido harmonia entre o espírito de Abraão e de
Ló depois que Ló seguiu o caminho de seus olhos e de seu
coração, e continuou nessa direção – tornando-se um cidadão de
Sodoma. É verdade que isso não nos é dito na história; mas
descobrimos, como observei antes, que eles nunca mais se
encontraram depois disso, e podemos facilmente entender o
porquê. Porque tais coisas ainda são reais e vivas. Os Abraãos e os
Lós de hoje não se encontram; ou, se se encontram, não é
comunhão. Eles não desfrutam do refrigério nas entranhas de
Cristo. Abraão resgatou Ló das mãos do rei Quedorlaomer, mas
esse não foi um encontro de santos; eles não poderiam se fundir.
E se o povo de Deus não consegue se unir em caráter, é melhor
que esteja separado. Em espírito, eles já estão separados.
Assim aconteceu, numa expressão muito mais vívida, com Elias e
Obadias. O homem com o cinto de couro – o estrangeiro de Deus
na terra nos dias de Acabe – raramente se encontrava na
companhia do mordomo da casa de Acabe. Mas eles se
encontram num dia mau, um dia que pode nos lembrar o dia do
vale dos poços de betume, o dia do cativeiro de Ló. Acabe, seu
senhor, havia dividido a terra com Obadias para buscar água no
dia da seca. O Senhor, seu Deus, havia colocado a espada de seu
servo Elias sobre a terra para que não houvesse chuva nem
orvalho; e, numa hora de perplexidade para Obadias e da missão
de Elias sob a autoridade de Deus, eles se encontram.

A ocasião é interessante e significativa, e traz lições para nossa
alma.



Há um esforço da parte de Obadias e uma reserva por parte de
Elias. Isso é natural e necessário. Obadias busca se unir a Elias,
mas Elias resiste a esse esforço. Obadias chama Elias de “meu
senhor”, mas Elias o lembra de que Acabe é o seu senhor. Ora,
isso não funcionará. Não devemos servir ao mundo e seguir em
frente em seu curso às ocultas uns dos outros, para depois,
quando nos reunimos, presumir que nos encontramos como
santos. Isso não funcionará; mas a tentativa de fazer assim é muito
natural, aliás, é muito comum nos dias de hoje. Mas Elias agiu de
acordo com seu caráter, fiel ao seu irmão agora como havia sido
ao seu Senhor antes; e isso é belo e precioso, e deveria ser assim
sempre que encontrássemos um irmão. Obadias havia caminhado
com o mundo na ausência de Elias, e Elias não podia permitir que
Obadias agora presumisse que era um com ele, embora estivesse
em sua presença. Obadias roga: “Em que pequei?”, diz ele, “para
que…”, etc. Mas por que isso? Elias não o havia acusado de
pecado. Por que esse alarme e perturbação de espírito? Elias não
estava colocando a vida de Obadias, sua segurança ou qualquer
um de seus interesses em risco; ele não estava perturbando nada
que lhe pertencesse. Por que esse alarme e o refúgio no
pensamento, ou a justificativa no fato de que não havia pecado?

Esse é um estado de alma pobre e baixo quando um santo tem
apenas a consciência disto – de que não pecou. É isso suficiente
para desfrutar da comunhão ou entender a mente de um Elias?
Acaso Obadias não estava no palácio de Acabe quando Elias
estava junto ao ribeiro de Querite? Essa é a questão, e não se ele
havia estado pecando ou não. Acaso Obadias estava com ele
junto à panela de farinha ou a botija de azeite? Elias não lhe disse
que havia pecado; Obadias não precisava se proteger ou se
recomendar dessa forma. Mas Elias não podia deixar de lhe
mostrar que o espírito deles não estava em sintonia, pois eles
haviam se encontrado vindos de lugares diferentes. “Porventura
não disseram a meu senhor o que fiz, quando Jezabel matava os
profetas do SENHOR?” Mas o que isso tinha a ver com o ponto
em questão? Elias não estava relembrando sua história passada:



seria melhor deixar a maior parte dela não contada. E é algo
lamentável para um santo de Deus negociar dessa maneira com
seu caráter ou com seus caminhos passados. Isso não é um título,
um título suficiente, para a presente comunhão dos santos, nem
capacidade para ela.

E estes são os pensamentos, refúgios e alegações de Obadias,
agora que ele está na presença de uma testemunha fiel de Cristo.
Ele não havia pecado e, no passado, havia prestado serviço. Que
visão limitada da vocação comum do povo de Deus deve ter a
alma que pensa que possa manter-se assim, e que os santos
possam continuar juntos sobre um título e capacidade como este!
Pois, se servimos ao mundo enquanto estivermos às ocultas uns
dos outros, ainda que não tenhamos pecado, como dizem, e
ainda que tenhamos tido bom caráter e prestado serviços em dias
passados, não estaremos aptos para a presença uns dos outros
como santos de Deus.
Temos nós estado no céu ou na corte de Acabe? Temos feito
provisão para a carne ou desejado as coisas de Cristo? Há outras
coisas além de alegar que “não pecamos” ou de nos apoiar sobre
um caráter estabelecido e em serviços passados. É apenas
estando no céu que nos torna aptos para a verdadeira comunhão
dos santos. Obadias era o mordomo da casa de Acabe; como
poderia alguém como Elias se sentir confortável ou à vontade
com ele? Ele sentia reservas e expressava isso em seu
comportamento, se não em palavras. Obadias era o homem das
palavras nessa ocasião – o que também era natural e é o estilo
comum em tais ocasiões ou em tais interações entre os “Elias” e
os “Obadias” até os dias de hoje. Pois, de fato, não há comunhão
quando há esforço de um lado e reserva do outro.

Certamente, essa não é a comunhão dos santos. Mas tudo isso
tem sua voz e é algo bastante comum em nossos dias. Eles não
estavam em comunhão um com o outro: esse era o fato. O
espírito deles não podia se misturar. A vestimenta de diversos
estofos, de lã e de linho, que um santo de Deus inevitavelmente



teria de usar na corte de Acabe contrastava fortemente com o
cinto de couro de uma testemunha separada e sofredora de
Cristo. Vemos este santo de Deus assim, com suas vestes
parcialmente coloridas, apenas uma vez; mas esta voz está
repleta de significado santo e solene para nós. A pobre viúva de
Sarepta, a quem Elias havia deixado recentemente, desfrutava de
toda a compaixão de Elias; e aquela humilde e distante casa, com
a sua panela de farinha e sua botija de azeite, havia
testemunhado uma comunhão viva entre almas semelhantes e
havia apresentado uma cena que tinha sua origem e sua
recompensa em Deus. Mas Elias e Obadias não estavam em
comunhão um com o outro dessa forma. Elias era fiel demais para
permitir que Obadias se aproximasse dele em espírito, ou para
corresponder ao esforço que ele fazia para conciliá-lo.

Há caráter em tudo isso, tenho plena certeza. Abraão e Ló nunca
se encontraram, como já dissemos, depois que se separaram,
quando Ló levantou os olhos para as planícies bem regadas de
Sodoma. Havia uma distância moral mais do que suficiente para
mantê-los apartados, embora uma jornada de sábado pudesse
tê-los reunido. Esta é uma evidência muito significativa! E o
mesmo se aplica a Elias e Obadias: o encontro deles não foi um
encontro. Da mesma forma, o resgate de Ló por Abraão das mãos
de Quedorlaomer não poderia ser chamado de encontro. Isso não
era "a comunhão dos santos". Isso não era recrear as entranhas no
Senhor. Mas tudo isso repete para o coração uma história já
bastante conhecida.
Ebede-Meleque, nos dias de outro Elias, era um homem dessa
geração de Obadias, embora não tão marcado quanto seu irmão
mais velho. Assim como Obadias, ele amava o profeta de Deus e,
mesmo diante de uma corte injuriosa e insultuosa, e impedido
pela política tímida do rei, intercedeu por Jeremias e o serviu com
graça e serviço pessoal. Mas ele não era uma testemunha como o
profeta era. Ele temia os caldeus (Jeremias 39:17), que era a
espada da ira do Senhor, e essa não era a condição da
testemunha do Senhor. Mas sua fraqueza não foi desprezada na



rica graça de Deus. Sua medida recebeu novamente sua medida,
e no dia do julgamento do Senhor, Ebede-Meleque recebeu sua
vida como despojo, enquanto Jeremias foi honrado. Ebede-
Meleque foi salvo então, mas isso foi tudo; o profeta foi
recompensado.

Assim, vimos uma geração em outros dias que, embora fosse
povo do Senhor, se mostrava tristemente distante do lugar para o
qual o chamado de Deus os teria conduzido. Assim foi Ló, assim
foi Jônatas, e tais foram Obadias e Ebede-Meleque. Neles havia
em maior ou menor grau, duplicidade de ânimo, ou amor ao
mundo com maior ou menor força na alma de cada um deles.
Mas tal geração é abundante até os dias de hoje. Santos são
vistos em situações e conexões das quais o chamado de Deus os
separaria tão certamente quanto teria mantido Ló fora de
Sodoma. Mas isso pode ser acrescentado com igual certeza em
uma infinidade de casos: essa conexão impura surge da
ignorância ou da falta de corações instruídos no reino de Deus.
Eles não têm ouvido a voz dos mistérios do reino, mas têm
consultado a carne e o sangue. Não ouviram a voz do Bom Pastor
chamando-os para fora. Eles não entenderam a Igreja como uma
estrangeira celestial na Terra, e essa conexão – a conexão
religiosa – com o mundo é como Ló em Sodoma, ou um israelita
com uma vestimenta de “diversos estofos de lã e linho
juntamente”.
O mundo está marcado para o juízo com ainda mais certeza do
que Sodoma estava; dez justos teriam poupado as cidades da
planície, mas nada pode cancelar o juízo deste "presente século
(mundo) mau”.

Permitam-me acrescentar, porém, que a distinção entre Ló e
Jônatas pode ser vista em muitas pessoas hoje em dia. Ló não
tinha nada que justificasse a existência de Sodoma para ele: tudo
o que ele sabia ser de Deus estava fora dela; e nem mesmo a
natureza tinha argumentos em favor de Sodoma. Abraão e Sara
estavam fora, testemunhas do chamado e da presença de Deus, e



seus parentes na carne. Tudo o que era santo, fosse na religião ou
na natureza, estava fora; e as providências intercediam por ele
com o mesmo propósito, pois as planícies de Sodoma já o haviam
colocado em risco de vida e liberdade, e elas o haviam advertido
para temer aquela cidade. Era o mundo, e nada além disso, que
se fazia ouvir no coração de Ló em favor de Sodoma. Mas, no
caso de Jônatas, a natureza tinha um argumento. Tudo o que era
de Deus, é verdade, estava naquele dia fora da corte e do arraial
de Saul; mas os laços familiares, a voz da natureza, aliás, a
autoridade da natureza eram conhecidas e sentidas de dentro. O
pai e a família estavam lá, embora Davi e Deus não estivessem.

E assim é hoje em dia. Há muitas coisas que clamam de dentro. A
natureza, as questões morais e religiosas clamam dali;
oportunidades de serviço e testemunho, obediência à autoridade,
manutenção da ordem, os perigos e males que ameaçam o bem-
estar social, a paz das famílias e o exemplo para crianças e
empregados – todas essas coisas são apresentadas como razões,
e todas procedem de dentro, apresentando diversas
reivindicações em favor do curso do mundo.
Mas todas essas coisas, e quaisquer outras semelhantes,
somadas, jamais poderão falar ao santo, nem pleitear com ele
com a autoridade do chamado de Deus. Se a Igreja é uma
estrangeira celestial na Terra, a aliança com o mundo a
contamina, aliás, a arruína como testemunha para Deus; e
contaminar dessa maneira, seduzir e desviar do lugar de
testemunho, é o propósito do inimigo, e tem sido assim desde o
princípio. Não foi a serpente no jardim que seduziu Adão,
afastando-o do lugar onde o Senhor Deus o havia colocado? Aliás,
antes mesmo disso, não nos é dito sobre os anjos que pecaram,
que não guardaram o seu estado original?

Assim, depois, com Israel, “vós sois as Minhas testemunhas”, diz
o Senhor a respeito deles; mas o inimigo prevaleceu até que o
testemunho se perdeu. “A Minha casa será chamada casa de
oração; mas vós a tendes convertido em covil de ladrões”. Aqui



estavam tentativas bem-sucedidas do inimigo de arrancar do
lugar onde Deus havia estabelecido o Seu testemunho. Não se
tratava meramente de uma sujeira, uma mancha ou uma ruptura,
mas de uma revolta, um afastamento, uma rendição ao inimigo do
grande propósito ou pensamento de Deus.

O efeito contrário, precisamente na tentativa idêntica, como já foi
observado por alguém, se vê em Jesus. "Se Tu és o Filho de
Deus", disse o tentador. Seu propósito era levá-Lo a abandonar
Seu lugar, Seu lugar de perfeita e completa submissão, que
conhece somente a vontade de Deus. Mas tudo era perfeição e
vitória em Jesus, e somente em Jesus, tanto antes quanto depois
d’Ele; pois o testemunho desta dispensação foi corrompido tanto
quanto os outros. Aquela que deveria ser uma estrangeira
celestial na Terra, a companheira do Cristo rejeitado, aliou-se
infielmente ao mundo que O rejeita; e que ruína pode ser mais
completa do que esta?
O “homem de Deus”, que foi enganado pelo velho profeta, teria
encontrado segurança nos princípios divinos se sua alma
estivesse atenta a eles. A palavra recebida, certamente, o teria
protegido, pois proibia expressamente que comesse e bebesse
naquele lugar. Mas os princípios divinos também lhe teriam
servido de refúgio. A palavra que ele havia recebido, ao partir em
sua jornada, estava fundada nesses princípios, como podemos
facilmente perceber. Pois como, pergunto, poderia o Senhor usar
um vaso impuro? O velho profeta havia sido claramente
descartado como não idôneo para uso do Mestre. Ele habitava na
própria cidade onde o Senhor tinha um assunto a tratar, mas foi
deixado de lado. O Senhor havia descido a Judá para obter dali
uma testemunha contra o altar de Betel, embora um de Seus
santos vivesse exatamente naquele local. Como poderia o
“homem de Deus” pensar que o Senhor poderia usar o profeta de
Betel como Seu vaso? Ele já o havia deixado de lado. Ele já o
havia tratado, dessa maneira, como impróprio para Seu uso,
segundo os princípios da Sua própria casa, de que um vaso não
purificado não serve para o serviço (2 Timóteo 2). Como pôde o



homem de Judá ser descuidado com tudo isso? A palavra que ele
havia recebido era suficiente para lhe dizer como esse princípio
da honra de Deus estava, naquele momento, por assim dizer, vivo
nos pensamentos de Deus, pois ele fora proibido de comer ou
beber naquele lugar imundo, e também de retornar pelo caminho
por onde viera: tão específico era o mandamento em mantê-lo
afastado de toda comunhão com aquilo contra o qual Ele o
estava empregando para testemunhar. E, no entanto, “o homem
de Deus” é enganado a receber uma mensagem como se viesse
do Senhor pelas mãos de alguém que estava em contato e
comunhão com a coisa imunda, contra a qual ele havia sido
trazido de tão longe, de Judá, para testemunhar! Estranho
esquecimento! Triste e vergonhosa negligência para com os
princípios da casa de Deus. Santo como era, e servo como era, fiel
também, diante das ofertas de um rei – seu cadáver não irá para o
sepulcro de seus pais (1 Reis 13).

Quando os olhos são simples, todo o corpo será luminoso. Há
consistência e harmonia na ação, quando o princípio que a move
se mantém puro e sem misturas. A ação de Micaías em 2 Crônicas
18 foi dessa natureza, mas o corpo de Josafá estava longe de ser
“luminoso” (TB). Na hora em que deixou Micaías para ir à prisão
do rei de Israel, enquanto ele próprio acompanhava o rei à
batalha, quem reconheceria Josafá como um santo de Deus?
Onde estava o corpo “luminoso” então? Era o obscurecimento e a
escuridão de toda a iluminação da qual ele realmente participava.
Não havia harmonia, não havia um meio-dia puro e sem nuvens,
marcando o caminho de Josafá naquele momento, não havia o
“fazer cada vez mais firme a vossa vocação e eleição”, como diz
o apóstolo. É uma alegria acompanhar esse querido homem um
passo adiante (2 Crônicas 20). Pois nos dias de Amom, de Moabe e
do monte Seir, o corpo de Josafá voltou a ficar “luminoso”. Ele
agiu como um filho de Davi deveria agir, buscando o Senhor e
somente o Senhor; e tudo era fé, vitória e gozo. Mas quando, em
um dia anterior, Micaías foi enviado à prisão de Acabe, e o próprio



Josafá foi à batalha de Acabe, onde estava então o filho de Davi?
Todo o seu corpo era “tenebroso”.

Os cativos, retornados da Babilônia para a terra e cidade de seus
pais, nos legaram, da mesma forma, uma lição instrutiva sobre o
tema das vestes de “diversos estofos”; e sua história oferece
tanto encorajamento quanto advertência. Eles não se recusaram a
aceitar a punição pelo pecado da nação e, portanto, tomaram seu
lugar e se submeteram ao poder gentio que Deus havia
estabelecido sobre eles por causa de seus pecados. Eles
aceitaram o favor de Ciro, de Dario e de Artaxerxes, no espírito do
mandamento “a quem temor, temor; a quem honra, honra”. Os
cativos referem-se a um poder gentio como “o grande e
afamado Asnapar” e, evidentemente, sentiam-se gratos pela
bondade que lhes fora demonstrada por um após o outro desses
poderes, bendizendo a Deus por causa deles e, tenho certeza, de
corações prontos a orar pela vida do rei e de seus filhos. Mas,
apesar de tudo isso, eles eram um povo separado. A recusa deles
à comunhão com os samaritanos foi tão sincera quanto sua
aceitação dos favores dos gentios.
O zelo, a vingança e o purificar-se a si mesmos do princípio misto
e da abominação de trazer gregos ao templo para profanar
aquele lugar santo, foram tão simples e firmes como teriam sido
nos dias de Josué ou de Davi. Recusaram-se a usar vestes de
diversos estofos. Se tivessem aceitado usar aquelas vestes, isso
poderia ter-lhes poupado muitos problemas no andamento da
obra de suas mãos, que também era obra do Senhor; mas não
puderam e não quiseram. Aquilo não estava de acordo com a
ordenança; e eles não quiseram.

Paulo poderia ter evitado a prisão se tivesse aceitado o
testemunho da jovem em Filipos; mas, novamente, tratava-se de
ajuda samaritana, ou algo pior, e ele não pôde aceitar; e o homem
que, naquela ocasião, recusou a túnica de lã e linho, por sua
fidelidade, teve os pés presos no tronco e foi acorrentado. Mas, no



fim, tudo acaba bem, tanto para Paulo quanto para os cativos
libertados. O Deus deles intercede por eles.

Aqui, porém, surgem alguns pontos novos e sérios de instrução
sobre a questão dos princípios mistos. Sinto que posso abordar
este assunto com uma percepção de necessidade e aplicação
pessoal. A história posterior dos cativos vindos da Babilônia tanto
nos adverte como também nos instrui. Eles recusam a aliança
estranha, não querem usar vestes de diversos estofos; mas, em
seguida, vestem suas próprias vestes sem um cinto – esse é o
sentido moral da história. Eles vão construir suas próprias casas
quando a inimizade samaritana os impede de construir a casa do
Senhor. Isso é uma advertência para nós, assim como foi uma
vergonha para eles, e o Espírito do Senhor precisa despertá-los
como de um sono profundo e de uma embriaguez. Eles passam a
servir a si mesmos quando o serviço ao Senhor é interrompido. O
conforto, a indulgência e o prazer próprio tomam o lugar do que
havia sido deixado vago. Ageu e Zacarias precisam chamá-los a
cingirem seus lombos e a prepararem suas lâmpadas. De modo
algum os enviam de volta para negociar com os samaritanos. Eles
não lhes dizem que erraram quanto ao recusar vestir vestes de
diversos estofos; eles apenas os exortam a vestir as vestes puras
que estavam usando – fazer a obra do Senhor à maneira do
Senhor, ainda que os samaritanos pudessem novamente resistir a
eles.
Tudo isso está cheio de significado para nós. O Espírito de Deus,
sejam quais forem as circunstâncias, jamais desejará ver o santo
usando “lã e linho”; mas, ao mesmo tempo, Ele deseja que a
veste pura esteja cingida. Uma veste sem cinto, embora pura, não
é segundo Seu pensamento; e muitas vezes Ele percebe a falta
disso, como nos dias de Ageu e Zacarias, e essa é a nossa
profunda repreensão: uma posição pura mantida com pouca
graça espiritual.

Os cativos que retornaram estavam na posição correta. O lugar
deles era melhor do que o de seus irmãos, que ainda habitavam



as cidades distantes dos incircuncisos, e eles agiram bem, como
venho dizendo, ao recusarem aliança com os samaritanos; tal
aliança seria apenas o uso de vestes de diversos estofos, de “lã e
linho”. Isso eles não fizeram, mas aqueles que permaneceram
firmes sob tal provação, falham sob outra: embora se recusassem
a usar roupas mistas, suas vestes, como vimos, não estavam
cingidas e, pior ainda, estavam lamentavelmente sujas e
manchadas. Esses Judeus que retornaram estavam em situação
muito pior do que seus irmãos que estavam nas terras distantes
dos pagãos. Seus caminhos na Terra Santa eram profundamente
repreendidos pelos caminhos de seus irmãos entre os gentios.



Lã e Linho: Parte 3
 

“Não vestirás uma vestimenta de material misto, lã e linho
juntamente” (Deuteronômio 22:11 – JND).
Os Judeus fora da terra resgataram seus irmãos dos gentios, para
quem haviam sido vendidos; enquanto os Judeus em casa, ou os
cativos que retornaram a Jerusalém, vendiam seus irmãos por
dívidas. (Neemias 5) Que visão triste! Que fato humilhante e
revelador! Acaso não há muito a ser descoberto que
miseravelmente se assemelha a isso? É algo como “forma sem
poder”. “O reino de Deus não consiste em palavras, mas em
poder”. A posição pode ser perfeitamente de acordo com Deus,
mas a graça prática e piedosa, com a qual a posição é preenchida
e ocupada, pode ser escassa e pobre.

E como isso deveria nos alertar para não confiarmos na virtude de
uma posição meramente pura e separada! Se alguém confiasse
nela ou a mantivesse com um coração não julgado e não vigiado,
até mesmo os incircuncisos poderiam repreendê-lo. Muito amor e
serviço são frequentemente encontrados dentro, como tenho
falado, enquanto pouco do poder da santidade e da mente
celestial acompanha aqueles que vão para fora. O que quero
dizer é o seguinte: muitas vezes há menos graça e poder moral na
posição mais pura do que há no relacionamento contaminado,
como no caso de Jônatas. Davi o amava profundamente, embora
ele não fosse seu companheiro. Mas os companheiros de Davi em
suas tentações, por vezes, representavam uma provação para ele,
chegando a cogitar apedrejá-lo, enquanto Jônatas, pessoalmente,
sempre era gentil com ele.

Que contraste entre o exterior e o interior! E, no entanto, a posição
exterior de Davi era a posição de glória, enquanto seus
companheiros ocupavam a posição correta. Mas que
manifestações são todas essas! E, ainda assim, observamos o
tempo que nos cerca neste momento. Não há lição que eu queira



enfatizar mais para a minha própria alma do que esta – e creio
que posso dizer que a valorizo: posição sem resposta, princípios
além da prática, zelo pela ortodoxia2, pela verdade e pelos
mistérios, com pouca comunhão pessoal com o Senhor – a alma
permanece em constante temor, e em igual julgamento e recusa de
todas essas coisas.
A seriedade acerca de muitas coisas corretas que foi encontrada
em Éfeso, a agitação e a atividade, até mesmo de natureza
religiosa, que prevaleciam em Sardes, e a ortodoxia de Laodiceia,
foram todas desafiadas pelo Senhor, e nós justificamos
profundamente esse desafio (Ap 2:3). O dízimo da hortelã e do
endro, quando o juízo e a misericórdia eram ignorados, foi
exposto pela mente divina de Cristo; e no Espírito, o santo se une
à exposição: “Ou faça a árvore boa e o seu fruto bom, ou faça a
árvore má e o seu fruto mau”.

Recusamos uma posição sem poder, assim como princípios sem
prática; ou verdade, e mistérios e conhecimento sem o próprio
Cristo e sem comunhão pessoal com Ele. Mas na página
imaculada e perfeita da Palavra, encontramos tudo honrado, e
nada está plenamente segundo Deus senão onde cada coisa e
todas elas sejam honradas em seu lugar e medida. Como Ele
próprio diz: “deveis, porém, fazer estas coisas, e não omitir
aquelas”. Mas aqui me afastarei por um instante do assunto para
algo que é um doce alívio para a alma: que conhecê-Lo em graça
é o Seu louvor e o nosso gozo. Instintivamente, pensamos n’Ele
como Alguém que exige obediência e espera serviço. Mas a fé O
reconhece como Aquele que comunica; que nos fala dos
privilégios, e não dos deveres; do amor, da liberdade e das
bênçãos do nosso relacionamento com Ele, e não das
correspondentes retribuições da nossa parte.

Esta é a verdade, amados, de que precisamos também nos dias
de hoje, embora possa estar um pouco fora do meu pensamento
principal neste momento.



O chamado de Deus nos separa, mas precisamos do Espírito de
Deus para ocupar a posição segundo Deus, e de uma mente
amorosa e devotada. “Bom é o sal”, o princípio divino é a coisa
boa. Mas o sal pode perder seu sabor. A posição correta ou o
princípio divino podem ser entendidos e professados, mas pode não
haver nenhum poder de vida neles.

Que variedade de ensinamentos morais são assim oferecidos à
alma nas palavras do Senhor! Mas continuemos a ouvir, e
continuaremos a aprender, pois a mina nunca se esgota.
A história das duas tribos e meia nos oferece uma lição peculiar.
Elas não se assemelham a Ló, nos dias de Abraão, embora em
alguns aspectos possam nos lembrar dele. Pois, como acabei de
dizer, é admirável a variedade de caráter moral e de experiência
Cristã que se apresenta à alma nas histórias da Escritura; as luzes
e as sombras devem ser observadas, assim como as
características principais. Isso nos impressiona fortemente na
história desse povo. Eles não são Ló, mas nos fazem lembrar dele.
Como Ló, a história deles começa fixando os olhos nas planícies
bem regadas, boas para o gado. Ainda estando do lado do
deserto do Jordão, eles pensam em seu gado: Abraão, seu pai,
nunca havia estado naquele lado do rio. Moisés não havia dito
nada a eles a respeito daquelas planícies de Gileade. Nem suas
expectativas, quando chamados para fora do Egito, pararam
aquém da terra de Canaã. Mas Rúben, Gade e Manassés tinham
gado e reivindicaram uma herança naquela região, nas fronteiras
orientais ou no deserto do rio, pois ali o gado poderia pastar com
proveito.

Eles não tinham a menor intenção de se revoltar, de sacrificar a
porção de Israel, ou de separar a si mesmos ou seus interesses do
chamado de Deus. Mas seu gado estaria bem provido em
Gileade, e lá desejavam permanecer, embora, é claro, apenas
como israelitas sob o chamado de Deus. Quão natural! Quão
comum! Eles mantêm a esperança do povo de Deus, embora não
andem no lugar adequado a essa esperança. Em poder de caráter



e conduta, não eram um povo morto e ressuscitado, mas eram
um em fé com tal povo. Declarariam sua aliança com as tribos
que atravessariam o Jordão, embora eles mesmos
permaneceriam no lado deserto do rio. Eles não eram como Ló,
um povo de princípios mistos, que deliberadamente molda sua
vida por algo inconsistente com o chamado de Deus; mas eles
eram duma geração que, reconhecendo e valorizando esse
chamado, e rejeitando a ideia de qualquer esperança que não
estivesse ligada ao chamado, não estava no poder dele.
Novamente digo: quão comum! Esta é uma geração numerosa.
Conhecemos a nós mesmos bem demais para nos
surpreendermos com isso.

Moisés fica inquieto com esse movimento e expressa sua
inquietação com muita firmeza. Ele diz ao povo que eles lhe
trazem à memória a conduta dos espias que ele havia enviado
anos antes de Cades-Barneia, e cujo comportamento desanimou
seus irmãos e os obrigou a peregrinar por quarenta anos no
deserto. Havia algo tão contrário entre o chamado de Deus para
fora do Egito, na esperança de Canaã, e essa demora em
qualquer trecho do caminho; e Moisés se ressente disso. E é ruim
quando isso acontece, quando o primeiro pensamento instintivo
de um santo, caminhando no poder da ressurreição de Cristo, é o
de alarme diante do que vê ou ouve de um irmão: e, no entanto,
quão comum é isso! Rúben, Gade e a meia tribo de Manassés
precisam se explicar e dar novas garantias de que de modo
algum se separaram da comunhão e dos interesses de seus
irmãos; e fazem isso com zelo e integridade. Nisso, eles não são
como Ló. Eles não teriam conquistado Gileade Oriental se isso
significasse a perda de sua identidade com aqueles que estavam
indo para Canaã Ocidental.
Mas Moisés não podia deixá-los ir como Abraão se separou de Ló;
eles não deviam ser tratados dessa maneira. Nem o juízo de Deus
os atingiu, como atingiu os espias incrédulos que trouxeram um
relatório negativo sobre a terra. Mas Moisés os observava com



temor por eles, e seus pensamentos estavam ocupados com eles
de maneira ansiosa e inquieta.

Que nuances de diferença encontramos nessas diferentes
ilustrações de caráter! Que diversas texturas podemos examinar
nessas lãs e linhos! Diferentes classes entre o povo de Deus, e
nuances de diferença na mesma classe. Temos Abraão, Moisés e
Davi; temos Ló, Jônatas e as tribos de Gileade; temos Josafá e
Obadias – e, no entanto, este é o povo de Deus. Sodoma era o
lugar de Ló, a corte de Saul era o lugar de Jônatas, e o palácio de
Acabe era o de Obadias; enquanto Abraão habitava em uma
tenda, Davi em uma caverna na terra, e Elias com as provisões de
Deus no ribeiro de Querite, ou na gentia Sarepta. Aqui havia
distâncias. E assim, acontece entre Jônatas e os outros, pois
Jônatas (falando de maneira estrita ou fazendo distinção entre
eles) não era nem Ló nem Obadias, embora os consideremos, de
maneira geral, como uma mesma classe. Obadias também não
era exatamente Ló. E entre Ló, Jônatas e Obadias, de um lado, e
Moisés, Abraão e Elias, e outros semelhantes, do outro lado,
vemos os rubenitas, os gaditas e a meia tribo de Manassés – uma
geração que não admite a ideia de se separar do chamado e do
povo de Deus, mas que demonstra em ações morais aquilo que é
incompatível com esse chamado.
E esta é, de fato, uma classe comum – aliás, esta é a classe
comum (veja Números 32). O próprio coração sabe disso muito
bem. Josué, que tinha o espírito de Moisés, mantém esse mesmo
povo sob certo temor e suspeita, assim como Moisés fizera antes.
Ele os chama para perto de si e lhes dirige uma palavra especial
de exortação e advertência, quando começa o tempo de ação no
arraial de Deus (Josué 1). Pequenos detalhes da Escritura às vezes
são muito reveladores. Não tenho dúvidas de que isso se aplica a
Josué 1. Quanto às tribos em geral, Josué apenas disse: “Provede-
vos de comida, porque dentro de três dias passareis este
Jordão, para que entreis a possuir a terra que vos dá o SENHOR
vosso Deus, para a possuirdes”. Eles estavam livres, estavam
prontos para a jornada; bastava saber a hora da partida. Como



Noé, tudo estava pronto para a jornada a outro mundo, e ele só
precisava de tempo para colocar a si mesmo e sua família na
embarcação. As duas tribos e meia não estavam tão bem
preparadas para a jornada. Estavam sobrecarregadas e,
instintivamente, por assim dizer, Josué agiu com elas como se
fossem uma bagagem pesada na hora de levantar acampamento.
Ele teve que desafiá-las – ou pelo menos sentiu que teve – para
lembrá-las de seus compromissos com Israel, pois elas não
estavam sob seu olhar, como se fossem o próprio Israel. Em certa
medida, ele é para elas o que o anjo que veio a Sodoma foi para
Ló.

Então marquem essas mesmas pessoas novamente em Josué 22.
A arca havia atravessado, os pés dos sacerdotes que a
carregavam haviam dividido as águas do Jordão, e a arca havia
atravessado, conduzindo e abrigando o Israel de Deus; e é
verdade que Rúben, Gade e Manassés também atravessaram.
Mas Israel e a arca permaneceram lá, e as duas tribos e meia
retornaram – retornaram para se estabelecer onde seus irmãos
haviam apenas peregrinado – retornaram para apresentar essa
visão questionável e estranha, os israelitas encontrando seu lugar
e seus interesses fora dos limites naturais de sua herança
prometida, encontrando um lar onde a arca jamais havia
repousado.

Antes de partirem para o retorno, Josué parece pressentir isso e
especialmente os adverte e exorta; e assim que atravessam a
fronteira e chegam ao local que haviam escolhido, eles também
começam a sentir isso. Não estão completamente em paz
consigo mesmos e erguem um altar. Isso soa muito significativo
para nós. Um israelita na terra de Gileade, nos dias de hoje,
entenderia.

Desta mesma maneira, Josafá estava inquieto quando se viu no
trono com Acabe, e sob a pressão dessa inquietação (que
acomete o coração de um verdadeiro israelita em um lugar
incircunciso), pediu um profeta do Senhor. Essa é a linguagem da



mente renovada em terra estrangeira. As duas tribos e meia
ergueram um altar e o chamaram de “Ede”. Era um testemunho,
como eles pretendiam, de que o Deus de Israel era o Deus deles,
de que eles tinham parte nas esperanças e no chamado do Israel
de Deus. Mas por que tudo isso? Se tivessem assumido sua
porção em Canaã, não precisariam disso; teriam tido o original e
não um reflexo. A alma deles teria o testemunho interiormente, e
“Ede” não seria necessário exteriormente.

Mas eles não estavam em Canaã, e sim em Gileade. Siló não
estava à vista, e eles tiveram que se apoiar em algum artifício,
algum recurso secundário, para sustentar sua confiança com
alguma muleta criada por eles mesmos, para que se soubesse
que eles e o Israel de Deus eram um. Tudo isso é repleto de
significado e ainda é vivenciado até hoje. Algum testemunho do
que somos e de quem somos como santos é ansiado pela alma e
exigido por outros quando nos encontramos em uma posição no
mundo com a qual o chamado de Deus não se harmoniza
completamente. Algum testemunho artificial ou secundário se
torna desejável; o apoio ou a aceitação dos outros, o exame de
nossa própria condição pessoal, com muitas inquietações da
alma, reflexões interiores sobre tudo isso, lembranças de tempos
melhores invocadas de tempos em tempos. Algo desse caráter
secundário, como o altar em Ede, é necessário quando a alma
não é totalmente simples e fiel: tudo isso ainda é conhecido, e
tudo isso, creio eu, está escrito nesta coluna na terra de Gileade.
A mulher de Ló, a coluna de sal, tem uma inscrição gravada sobre
ela que o próprio Mestre divino decifrou para nós e, não duvido, o
Espírito Santo, o Espírito da verdade, quer que nós, sob a Sua
unção, leiamos e aprendamos a inscrição nesta coluna, que os
israelitas fora dos limites naturais da herança prometida outrora
ergueram. Ela pode servir de advertência à nossa alma, se
amamos a tranquilidade e a segurança do coração, e a profunda
paz de espírito, para não retornarmos e encontrarmos um
assentamento onde a Igreja de Deus encontrou, por direito, um
local de peregrinação. Será que a minha alma lê esta inscrição?



Todo coração conhece a sua própria humilhação. Estas
perturbações do espírito, esta exigência de Josafá por um profeta
de Jeová, este altar de Ede, testemunham tanto a nosso favor
quanto contra nós. Eles revelam uma mente santa ou renovada,
mas revelam-na em tais condições, tais exercícios e experiências,
que um amor mais sincero e pleno a Cristo teria evitado.

Rúben, Gade e Manassés são desafiados pela segunda vez. Josué
e as tribos de Canaã precisam desafiá-los agora, assim como
Moisés teve que fazer antes. O altar deles em Gileade desperta
suspeitas, pois o desejo deles de se estabelecerem em Gileade
despertou suspeitas na época. Isso é completamente natural,
comum e sintomático. Os santos em Gileade não são daqueles
que fazem “cada vez mais firme a vossa vocação e eleição” no
coração de seus irmãos, pelo menos não sem alguma
investigação. Uma grande agitação se instaurou entre as tribos
que estavam em Canaã, e que detinham a posse consciente de
Siló e do tabernáculo de Deus ali, e uma embaixada foi formada
para investigar o assunto. Algo, eles não sabiam o quê, chamou a
atenção deles, algo que, no mínimo, parecia estar em desacordo
com o chamado comum de Israel; e precisava, no mínimo, ser
explicado.
Que imagem vívida é essa! Certamente nos sentimos à vontade
em um lugar como este e conhecemos os costumes do local.
Creio que o apóstolo, nas Epístolas aos Coríntios, no Novo
Testamento, é muito parecido com Finéias, filho do sacerdote
Eleazar, atravessando o rio para indagar sobre a coluna na terra
de Gileade. Havia coisas em Corinto que alarmavam Paulo,
sintomas de um triste afastamento do chamado comum dos
santos celestiais. Eles pareciam estar entre os “príncipes deste
mundo”, reinando como reis na Terra. Seu ministério na mansidão
e gentileza de Cristo estava sendo desprezado, enquanto outros
eram valorizados por causa de sua posição e vantagens no
mundo. O caminho das escolas, o caminho da sabedoria dos
homens, estava recuperando sua autoridade, e os santos



pareciam estar retornando para se estabelecer onde a Igreja seria
apenas uma estrangeira desconhecida.

No zelo de Josué 22, Paulo atravessa o rio e, seja qual for a
descoberta, a ação é dolorosa, e a necessidade dela, um
escândalo na história da Igreja. As tribos de Gileade podem
satisfazer Finéias e seus irmãos mais do que os santos coríntios
satisfizeram o apóstolo; todas essas diferenças e variedades nas
condições do povo de Deus são conhecidas até hoje, mas há esta
tristeza e humilhação comuns de que o chamado e a eleição não
estão tornados firmes; e temos que ou empreender jornadas, ou
provocar jornadas, para que nossos caminhos, nosso Ede, nossos
altares, nossas colunas, o balido de nossos rebanhos nas
planícies de Gileade, possam ser inspecionados e investigados,
em vez de descansarmos e nos alimentarmos juntos, e juntos nos
reunirmos em torno do tabernáculo e do altar em Siló e
aprendermos os segredos deles.
No Novo Testamento, a Igreja em Corinto era o israelita no lado do
deserto do rio. Os temores do apóstolo a respeito dos santos ali
não diziam respeito a influências Judaizantes, nem se deviam à
atuação da liberdade de pensamento e especulações infiéis, pelo
menos na época da segunda Epístola; nem diziam respeito à
transformação da graça em libertinagem. Esses temores ocupam
a mente do Espírito ao se dirigir a outros santos e igrejas; mas em
Corinto, era o mundo que era temido. Certo homem parece ter
atraído a atenção dos santos de lá; ele era alguém que tinha,
tanto por natureza quanto por circunstâncias, algo que atraía o
coração meramente mundano do homem. Ele era, creio eu, como
se diz na linguagem moderna, um cavalheiro. Tinha uma bela
aparência e uma fortuna independente, e os santos de Corinto
evidentemente haviam se deixado influenciar em grande medida
por ele. Em certa medida, foram enganados. Começaram a olhar
as coisas segundo a aparência exterior; estavam permitindo que
um homem se vangloriasse e tomasse ocasião de ser alguém
entre eles, simplesmente por causa da vantagem que tinha da
natureza e das circunstâncias.



O apóstolo teve de resistir a uma condição tão má de coisas. A
afeição e a confiança para com ele tinham sido retiradas em certa
medida, porque ele não tinha tais vantagens das quais se gloriar,
vantagens que eles estavam começando a valorizar. E certamente
ele estava decidido a não se afetar com tais coisas de modo
algum. Embora tivesse certas qualidades "na carne" das quais
pudesse se orgulhar, preferia se gloriar em suas fraquezas. Ele
seria "fraco em Cristo". O apóstolo expôs as vantagens naturais ou
mundanas que esse homem possuía e utilizava entre os santos,
assim como Moisés expôs a roupa de lã e linho ou outras
misturas. "Não vos prendais a um jugo desigual com os
incrédulos" (AIBB), diz ele aos santos agora, assim como Moisés
disse a Israel no passado: "Com boi e com jumento não lavrarás
juntamente. Não te vestirás de diversos estofos de lã e linho
juntamente”. Mas o próprio Paulo não estava preso a esse jugo
nem vestido dessa maneira; de fato, não estava. Ele estava entre
os primeiros da tribo de Judá a atravessar o rio.

Certamente posso dizer que todas essas coisas ilustram lições
proveitosas para nós. Não devemos estar misturados com aquilo
do qual o chamado de Deus nos separa; não devemos vestir a
veste de vários estofos. Mas, se a recusarmos e vestirmos apenas
o traje puro, tomando o lugar e sendo achados na relação para a
qual o chamado de Deus nos conduz, devemos estar ali com uma
veste cingida, assim como sem mistura, e também vigiar para que
esteja sem mancha. O mundo é aquilo para cuja melhoria Cristo
não nos chama, mas do qual Ele nos chama à separação. Mas,
amados, se exteriormente tomarmos o lugar separado,
busquemos a graça e o poder que somente podem adornar e
equipar esse lugar para o Senhor!
E assim é a natureza da hora que estamos atravessando. O deus e
príncipe deste mundo está permitindo que os cidadãos varram e
adornem a sua casa, e eles são levados a admirá-la novamente
em seu estado adornado, e a se iludirem pensando que não é
mais a mesma casa de antes. Mas esse erro é grave; ela continua
sendo a morada do espírito imundo tanto quanto sempre foi, e



ainda mais adequada para ele, por estar varrida e adornada, e em
breve ele usará todas essas ações dos cidadãos para seus
propósitos finais e mais terríveis. "Quem Comigo não ajunta,
espalha".

Nosso trabalho está de acordo com o propósito de Cristo? Está de
acordo com a regra de Seus pesos e medidas? Se não estiver,
embora possamos trabalhar em Seu nome, estamos apenas
fazendo o que o inimigo logo usará em seu proveito próprio. Na
parábola, o varrer e o ornamentar acabam por se revelar, no fim,
ter sido tudo para o espírito imundo, a quem a casa pertencia
tanto quanto sempre pertencera, embora seja verdade que ele a
tivesse deixado por um tempo. Tudo o que é feito para o
aprimoramento da casa é feito para o dono da casa, e Satanás é o
deus do mundo tanto quanto sempre foi e continuará sendo até o
julgamento que o Cavaleiro do cavalo branco fará. A longa paz
entre as nações, da qual a Europa desfrutou por tanto tempo e
até recentemente, proporcionou ampla ocasião para a limpeza e
o embelezamento da casa. No caminho do homem, a espada se
transformou em arado. A Terra e seus recursos, o homem e sua
habilidade, foram produzidos e cultivados além de tudo o que já
se conheceu; e a casa tem uma aparência diferente do que era,
agora que está sob o domínio desses trabalhos de limpeza e
ornamentação de seus servos. O progresso nas letras, na moral,
no refinamento e na religião é imenso; sociedades de paz,
sociedades de temperança, literatura para milhões e música para
milhões, com a confederação geral das nações, anunciam tudo
isso em voz alta, assim como os alardes da época, que são
ouvidos a cada hora.
Mas essa diligência está de acordo com a mente do verdadeiro
dono da casa, ou do deus deste mundo. Esta é uma verdade séria.
“Quem Comigo não ajunta, espalha”. Esta é uma palavra séria.
“Não vos prendais a um jugo desigual com os incrédulos”. É
confusão. É a tecelagem ilícita de lã e linho juntos. Mas, amados,
enquanto se diz isso, o coração reconhece e se humilha com a
confissão de que muitos servos de Cristo, queridos e sinceros,



que trabalham com um propósito equivocado e não segundo os
pesos e medidas que estão de acordo com o padrão do santuário,
com verdadeira afeição, zelo, sinceridade, diligência e fervor,
podem estar muito à frente de outros de nós que discerniram
claramente seu erro.

Temo a indiferença ainda mais do que a mistura. Eu evitaria
Laodiceia mais do que Sardes. Que possamos aprender a lição
com ambas as suas características: Sardes, com a sua agitação
religiosa que lhe dava um nome de que vivia, não servirá;
Laodiceia, com o seu egoísmo, frieza de coração e satisfação,
também não servirá. Sejamos diligentes, mas em puro serviço;
usemos os nossos talentos, mas usemo-los para um Mestre
rejeitado, não esperemos nada do mundo que O expulsou, mas
contemos com tudo na Sua própria presença, no futuro.
 

J. G. Bellett



Notas
[←1]

N. do T.: Na versão King James há uma anotação em
Romanos 2:18 que sugere que a frase “aprovas as coisas
excelentes” também pode ser traduzida como “discernes as
coisas que diferem”.



[←2]
N. do T.: Qualidade ou característica do que é ortodoxo, que
provém da palavra grega “orthos” que significa “reto” e “doxa”
que significa “fé”. É o que está em conformidade com a
doutrina tida como verdadeira.


	Lã e linho: Parte 1
	Lã e Linho: Parte 2
	Lã e Linho: Parte 3

