


O Cristão
 

 

Agosto de 2012
 

———§———
 

Moisés





 
Título do original em inglês:
The Christian Magazine – Moses
Edição de agosto de 2012
Primeira edição em português – dezembro de 2025
 
Originalmente publicado por:
BIBLE TRUTH PUBLISHERS
59 Industrial Road, Addison, IL 60101
Estados Unidos da América
 
Traduzido, publicado e distribuído no Brasil com autorização dos editores da versão
original em língua inglesa por ASSOCIAÇÃO VERDADES VIVAS, uma associação sem fins
lucrativos, cujo objetivo é divulgar o evangelho e a sã doutrina de nosso Senhor Jesus
Cristo.
Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br
 
Abreviaturas utilizadas:
ACF  – João Ferreira de Almeida – Corrigida Fiel – SBTB – 1994
ARC  – João Ferreira de Almeida – Revista e Corrigida – SBB 1995
ARA  – João Ferreira de Almeida – Revista e Atualizada – SBB 1993
TB     – Tradução Brasileira – 1917
AIBB – João Ferreira de Almeida – Imprensa Bíblica Brasileira – 1967
JND  – Tradução Inglesa de John Nelson Darby
KJV   – Tradução Inglesa King James
 
Todas as citações das Escrituras são da versão ACF, a não ser que outra esteja indicada.
Qualquer sugestão de correção será bem-vinda

https://bibletruthpublishers.com/the-christian-volume-08/lpvl24941
https://www.verdadesvivas.com.br/
mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br?subject=Revista%20O%20Cristao


Moisés
 

O que é um homem de Deus? Moisés é o primeiro servo de Deus
que recebeu esse honrado título, e ele lhe foi atribuído cinco
vezes (Dt 33:1; Js 14:6; 1 Cr 23:14; Ed 3:2; título do Sl 90). Todo o seu
curso foi de singular devoção ao Senhor. Com gozo, ele renunciou
as honras e confortos do palácio egípcio, a fim de se identificar
com o povo oprimido de Deus; voluntariamente ele carregou o
fardo deles durante os quarenta anos da “provocação” e com
maravilhosa paciência ele suportou o murmúrio e a ingratidão
deles. O que é ainda maior, ele intercedeu por eles diante de
Deus, chegando ao ponto de orar para que ele fosse riscado do
livro de Deus se desse modo o pecado deles pudesse ser
perdoado. Seu zelo pelo santo nome de Deus em conexão com
Seu povo era verdadeiramente maravilhoso. Suas íntimas súplicas
a Deus em favor deles, como registradas em Êxodo 32:31-33, são
praticamente sem igual. Não que Moisés fosse perfeito – apenas
Um foi sempre assim –, mas sua comunhão e devoção com Deus
o distinguem como um dos personagens mais notáveis da história
da Bíblia. Nele temos uma ideia do que está envolvido no título “o
homem de Deus”.

 

W. W. Fereday



Moisés, o Servo do Senhor
 

Um grande princípio em todo verdadeiro serviço é a consciência
de ser sustentado nele por Deus. Foi assim com o Servo perfeito,
o Senhor Jesus Cristo. “Eis aqui o Meu Servo, a Quem sustenho,
o Meu Eleito, em Quem se compraz a Minha alma” (Is 42:1). A
grande característica em Seu serviço era que Ele nunca agiu por
Si Mesmo. “Eu não posso de Mim mesmo fazer coisa alguma.
Como ouço, assim julgo; e o Meu juízo é justo, porque não
busco a Minha vontade, mas a vontade do Pai que Me enviou”
(Jo 5:30). No momento em que um servo age de forma
independente, ele age por si mesmo e fora de caráter.

Sempre que estivermos vivendo diante dos homens, e não diante
de Deus, haverá inquietação e perturbação. Pode haver o desejo
de fazer muitas coisas que estão escritas na Palavra, mas elas não
serão feitas com gozo tranquilo e pacífico. Nunca somos
realmente preservados da hipocrisia, a menos que estejamos
vivendo diante de Deus. É a melhor cura possível para o orgulho
presunçoso que está presente por natureza em todos nós.

Vamos dar uma olhada na experiência de Moisés. A vida de
Moisés é dividida em três períodos distintos de quarenta anos
cada. A maioria dos seus primeiros quarenta anos foram vividos
no Egito como o “filho da filha de Faraó”.

Os quarenta anos seguintes foram passados no deserto,
apascentando o rebanho de seu sogro. Lá, no monte de Deus, ele
teve uma visão da glória como nunca poderia ter sido revelada a
ele no Egito.

Nos últimos quarenta anos, temos o relato do árduo e penoso
curso que ele teve que percorrer, como servo de Deus e de seu
povo Israel, levando sobre si o fardo desse povo.



Moisés no Egito
A primeira parte de sua vida foi passada no Egito. Estevão fala
dele como sendo “instruído em toda a ciência dos egípcios; e
era poderoso em suas palavras e obras” (At 7:22). Mas essa
sabedoria do Egito era insuficiente para libertar Israel. Sem
dúvida, Moisés sabia que Deus estava prestes a usá-lo como o
“libertador” do Seu povo, mas aquilo que havia sido adquirido no
Egito não poderia libertar do Egito o povo do Senhor.

“E, quando completou a idade de quarenta anos, veio-lhe ao
coração ir visitar seus irmãos, os filhos de Israel” (At 7:23).
Qualquer que seja a tranquilidade e o conforto que Moisés possa
ter desfrutado na casa de Faraó, seu coração ansiava por seus
irmãos. Ele foi até seus irmãos e olhou para o fardo deles. “E,
vendo maltratado um deles, o defendeu, e vingou o ofendido,
matando o egípcio” (At 7:24). Moisés era “poderoso em... ações”,
também em favor do povo de Deus, mas agindo na energia da
carne, não como enviado por Deus; Moisés estava pensando em
como ele haveria libertar o povo. Como resultado, “ele cuidava
que seus irmãos entenderiam que Deus lhes havia de dar a
liberdade pela sua mão; mas eles não entenderam” (At 7:25).
Moisés teve que aprender que Deus seria servido apenas pelo
poder e força que vêm de Si mesmo, e não pela força ou
sabedoria do Egito.

A terra de Midiã
Quando Moisés havia passado quarenta anos no deserto,
fazendo, por assim dizer, nada, nós o encontramos respondendo
à mensagem de Deus: “Vem agora, pois, e Eu te enviarei”, com
as palavras: “Quem sou eu, que vá a Faraó e tire do Egito os
filhos de Israel?” (Êx 3:10-11). E é sempre assim. Quando um santo
sente que ele é enviado por Deus em qualquer missão, há
sempre a mais profunda prostração de espírito. O fim do
treinamento de Deus é quebrar a confiança própria, de modo que,
quando finalmente a pessoa sai em serviço, é com o sentimento:
“Quem sou eu?” Uma grande característica da carne que



adquirimos por termos estado tanto tempo no “Egito” é a
relutância em dizer: “Quem sou eu?” Mas Deus deve produzir
esse estado de espírito antes de nos usar. O entendimento mais
cultivado, a sabedoria humana e a investigação intelectual não se
sustentam no serviço de Deus.

Muitos santos seguem em frente por um tempo (talvez logo após
sua conversão) movidos pelo entusiasmo e zelo da carne,
fazendo coisas certas, mas não no espírito de dependência de
Deus; pouco a pouco, suas energias se vão e eles se sentem
totalmente inúteis, como se Deus nunca mais pudesse empregá-
los em Seu serviço. Agora, essa é uma lição proveitosa, embora
profundamente humilhante. O Senhor frequentemente treina um
indivíduo assim para que seja muito útil na Igreja depois. O
mesmo aconteceu com Moisés.

A sós com Deus
Durante os próximos quarenta anos, Moisés está perdido para o
Egito e para Israel, mas então ele está a sós com Deus. É
principalmente em solitude que Deus ensina o Seu povo. O
bendito Senhor buscou refrigério nesta Terra estando a sós com
Deus. E este é o lugar onde o santo aprende sua própria fraqueza
e a força de Deus. Ele entra nas profundezas do seu próprio mal,
mas também nas profundezas da graça de Deus. Ele aprende a
negar o “eu”, a subjugar a imaginação e a tudo aquilo que se
exalta contra o conhecimento de Deus. Ele prova a necessidade
da cruz.

Quarenta anos havia passado numa preparação em solitude, em
treinamento secreto com Deus no deserto, mas havia outra coisa
necessária – a manifestação da glória de Deus.

A glória de Deus
“E, completados quarenta anos, apareceu-lhe o anjo do Senhor
no deserto do monte Sinai, numa chama de fogo no meio de
uma sarça” (At 7:30). “E eis que a sarça ardia no fogo, e a sarça
não se consumia” (Êx 3:2). Nunca houve algo assim no Egito. Mas,



a menos que tenhamos sabedoria para entender por que a sarça
não foi consumida, não temos a verdadeira sabedoria de Deus. É
impossível no Egito ver a glória do Deus vivo. Que coisa
maravilhosa era que haveria uma pequena e fraca sarça, como
ela era, nesta Terra, com tudo contra ela, e ainda assim nada
capaz de prevalecer contra ela.

Quais terão sido os pensamentos de Moisés a respeito de toda a
glória do Egito quando se voltou para ver esta “grande visão”? E
quais seriam os nossos, amados, quanto ao mundo, se nossos
olhos estivessem sempre e firmemente fixos na glória? Quando
Moisés estava empenhado em alimentar solitariamente o rebanho
no deserto, poderia haver alguns anseios sobre a glória do Egito,
mas estes devem ter cessado quando ele teve essa manifestação
da glória de Deus feita a ele, “o Deus de Abraão, e o Deus de
Isaque, e o Deus de Jacó”.

O mesmo acontece conosco. Quando pensamos na verdadeira
glória da Igreja, somos capazes de olhar para a glória do “Egito” e
nos sentirmos desapegados dela, assim como desapegados da
sabedoria e poder do “Egito”. Mas se nossa alma está apenas
olhando para sua própria fraqueza, muito provavelmente seremos
tentados a desejar o “Egito” e as coisas do “Egito”. Muitas vezes,
pode haver atividade intensa no serviço, mas não o tranquilo
assentar aos pés de Jesus, absorvendo de Seus lábios o
conhecimento da verdade e da graça.

Note o seguinte: “Agora, pois, vem, e enviar-te-ei ao Egito. A
este Moisés, ao qual haviam negado, dizendo: Quem te
constituiu príncipe e juiz? a este enviou Deus como príncipe e
libertador, pela mão do anjo que lhe aparecera na sarça” (At
7:34-35). Mas Deus deve tirar Moisés do Egito primeiro; Ele não
poderia fazer essa comunicação com ele lá. Quando nós estamos
no mundo, acontece a mesma coisa; a comunhão é interrompida.

“Moisés disse a Deus: Quem sou eu”? (Êx 3) Depois de ter
adorado a Deus como um adorador descalçado, houve um recuo
diante daquilo que Deus havia depositado sobre ele, embora,



quarenta anos antes, ele estivesse mais ansioso para entrar no
mesmo tipo de serviço. É uma coisa muito solene a ver com o
povo de Deus. A responsabilidade envolvida é tal que, se
deixados por nossa própria conta, devemos sucumbir sob ela.

Lidando com a vergonha e desonra
Moisés agora sabia que aquele que quisesse servir a Israel
deveria enfrentar muita vergonha e desonra. Daí a necessidade
do treinamento pelo qual ele havia sido submetido. O mesmo
acontece com o serviço na Igreja. Se Paulo é um “vaso
escolhido”, o Senhor, ao fazer isso conhecido por Ananias, diz: “E
Eu lhe mostrarei quanto deve padecer pelo Meu nome” (At 9:15-
16). E qual foi a experiência posterior de Paulo? “Por isso sinto
prazer nas fraquezas, nas injúrias”; mais uma vez, “Eu de muito
boa vontade gastarei, e me deixarei gastar pelas vossas almas,
ainda que, amando-vos cada vez mais, seja menos amado” (2
Co 12:10, 15).

Paulo teve a carne esmagada desde o início, esmagada
novamente depois de ter sido arrebatado ao terceiro céu,
esmagada por todo o caminho. Ele nunca prosseguiu no serviço
na energia da carne, mas como alguém que sabia que era
necessário resistir até o fim.

Quantas vezes um jovem Cristão pensa: “vou contar aos outros do
amor do Senhor, e eles devem acreditar em mim”, ou “vou dizer
aos Cristãos a segurança da Igreja, da vinda do Senhor, do
chamado celestial dos santos e coisas semelhantes, e eles
devem recebê-las”. Mas não! Precisamos aprender que não
podemos carregar tudo diante de nós. Onde há a missão mais
claramente confirmada por Deus, há sempre a mais profunda
humildade. Paulo, ao falar de seu árduo serviço, diz: “trabalhei
muito mais do que todos eles; todavia não eu, mas a graça de
Deus, que está comigo” (1 Co 15:10).



Comunhão com Deus
A preparação para o serviço ativo se dá em secreto com Deus,
aprendendo a conhecer nós mesmos em comunhão com Ele. É aí
que a batalha é realmente travada. O poder para o serviço ativo
não é adquirido no serviço ativo, mas em comunhão com Deus
em secreto. Tudo o que fazemos no serviço, devemos fazer como
adoradores. Nosso serviço será realizado em responsabilidade
sentida diante de Deus, e trará bênção para os outros e para
nossa própria alma.

Haveria muito mais serviço proveitoso, feliz e útil se apenas
víssemos mais da ordem de Deus. Alguém pode se deleitar em
ver atividade em serviço, mas então ela deve estar ligada ao estar
em secreto com Deus e ao discernir o Seu propósito com relação
à Igreja. Assim, serviríamos feliz e de maneira santa, não como se
Deus precisasse de nosso serviço, mas como desejando glorificá-
Lo em nosso corpo, que é d’Ele.

Christian Truth (adaptado)



O Véu no Rosto de Moisés
 

O povo de Israel havia, de modo irrefletido, entrado em uma
aliança com Deus quando disse: “tudo o que o SENHOR tem
falado faremos” (Êx 19:8). “E todo o povo viu os trovões e os
relâmpagos, e o sonido da buzina, e o monte fumegando; e o
povo, vendo isso retirou-se e pôs-se de longe. E disseram a
Moisés: Fala tu conosco, e ouviremos: e não fale Deus conosco,
para que não morramos” (Êx 20:18-19). Havia terror aqui, mas
nenhuma escuridão; Moisés não tinha cobertura sobre o rosto
quando desceu do monte após sua primeira permanência de
quarenta dias (Êx 32). Os pecados do povo fizeram com que ele
descesse. “E virou-se Moisés e desceu do monte com as duas
tábuas do testemunho na mão, tábuas escritas de ambos os
lados; de um e de outro lado estavam escritas. E aquelas
tábuas eram obra de Deus; também a escritura era a mesma
escritura de Deus, esculpida nas tábuas” (Êx 32:15-16). Aqui
estava a aliança nas mãos do mediador; tudo era claro e conciso.
“E aconteceu que, chegando Moisés ao arraial, e vendo o
bezerro e as danças, acendeu-se-lhe o furor, e arremessou as
tábuas das suas mãos, e quebrou-as ao pé do monte” (Êx 32:19).
Esta ação foi cheia de significado. O povo havia quebrado a
aliança; o mediador da aliança prestou testemunho e o
julgamento seguiu. Nenhum véu foi necessário naquela ocasião; o
mediador havia testemunhado que a aliança estava quebrada.

Intercessão
Depois disso, ele intercede pelo povo, e Jeová propõe enviar um
anjo para levá-los à terra de Canaã que Ele lhes havia prometido
(Êx 32:30, 34; também 33:1-3). Mas isso não poderia satisfazer o
coração de Moisés; ele está perturbado e pede a Jeová que lhe
mostre o Seu caminho e que Ele vá com eles. “Se Tu mesmo não
fores conosco, não nos faças subir daqui. Como, pois, se saberá
agora que tenho achado graça aos Teus olhos, eu e o Teu



povo? Acaso não é por andares Tu conosco, de modo a sermos
separados, eu e o Teu povo, de todos os povos que há sobre a
face da Terra? Então disse o SENHOR a Moisés: Farei também
isto, que tens dito; porquanto achaste graça aos Meus olhos, e
te conheço por nome” (Êx 33:15-17). Moisés é encorajado, e
continua sua intercessão e diz: “Então ele disse: Rogo-Te que me
mostres a Tua glória” (Êx 33:18). Moisés tinha visto a glória de
Deus de uma maneira maravilhosa quando a lei foi dada, mas na
tenda da congregação erguida fora do arraial, Jeová havia falado
com Moisés face a face, “como qualquer fala com o seu amigo”
(Êx 33:11), e agora ele busca uma glória mais excelente do que a
da lei, pois por trás da lei, permaneciam um caminho de Deus e
uma glória de Deus, e a glória da lei serviu apenas para preparar e
introduzir esse caminho e essa glória. E era esta glória que Moisés
teve que ocultar, porque o tempo de sua manifestação segundo
os conselhos de Deus ainda não havia chegado.

Essa glória revelada a Moisés é, na realidade, a glória de Deus na
face (na Pessoa) de Jesus Cristo (2 Co 4:6). Foi assim proclamado:
“Eu farei passar toda a Minha bondade por diante de ti, e
proclamarei o nome do SENHOR diante de ti; e terei
misericórdia de quem Eu tiver misericórdia, e Me compadecerei
de quem Eu Me compadecer” (Êx 33:19). A soberania de Deus em
graça é uma parte essencial de Sua glória. Israel arruinou a base
de suas bênçãos, e seu único recurso permaneceu no próprio
Jeová – veja Oséias 13:9. Quando tudo está perdido, então é a
hora da graça se mostrar, mas a glória dessa graça deve ser
contemplada do ponto de vista adequado.

Moisés seria colocado na fenda da rocha para que ele pudesse
ver a glória. Para esse fim, Moisés, depois de ter lavrado duas
tábuas de pedra como as duas primeiras que foram quebradas,
sobe o monte Sinai pela segunda vez. “E o SENHOR desceu
numa nuvem e Se pôs ali junto a ele; e ele proclamou o nome
do SENHOR” (Êx 34:5). Depois de passar quarenta dias e quarenta
noites no monte (Dt 10:10), Moisés desceu do Monte Sinai com as



duas tábuas de testemunho na mão e “não sabia que a pele do
seu rosto resplandecia, depois que falara com ele” (Êx 34:29).

Graça
Existe um poder transformador inerente à graça. Quarenta dias de
íntima comunhão com Deus haviam exercido uma influência
maravilhosa sobre Moisés. Por um lado, ele havia aprendido, pela
experiência de seu próprio coração, a bênção da graça com a
qual ele tinha tido comunhão; por outro, ele permaneceu
perfeitamente inconsciente do resultado visível que era o fruto
dessa comunhão. Bem-aventurados somos se conhecermos o
segredo da comunhão com a graça divina! O coração é
revigorado, enquanto o crente é mantido num caminho humilde,
admirando-se de que alguém olhasse para ele. De fato, podemos
ter certeza de que nunca seremos usados no serviço de Deus até
que passemos a considerar-nos como nada. Quando Deus faz
resplandecer nosso rosto diante dos outros, devemos ser o último
a saber disso.

O povo teme a glória na face de Moisés mais do que as duas
tábuas em suas mãos. Tal é o homem! Ele está pronto para
prometer obediência à lei por toda a vida, mas quanto mais Deus
procura Se aproximar do homem em graça, mais ele se afasta.

Distância de Deus
A distância de Deus é o elemento natural do homem, e de bom
grado ele permanece a essa distância, mesmo quando se
proclama que a cruz removeu todos os impedimentos, para que
um pecador possa se aproximar de Deus. Jeová suportou um
povo que estava sob a maldição de uma lei violada, e Moisés
havia aprendido o caminho de Jeová. Mas foi justamente essa
glória que ele foi obrigado a ocultar, para que “os filhos de Israel
não olhassem firmemente para o fim daquilo que era
transitório” (2 Co 3:13). Para Moisés, a questão da justiça humana
sobre o princípio da lei foi resolvida. Ele poderia olhar para o fim:
“Porque o fim da lei é Cristo para justiça de todo aquele que
crê” (Rm 10:4). Mas a maioria em Israel não podia olhar além da



lei, mas buscava a justiça por meio dela, enquanto estava o tempo
todo sob a maldição. Deus, por Sua própria causa, não por causa
da justiça deles, trouxe Israel temporariamente para a terra, mas
no que diz respeito aos tratamentos individuais, Ele agiu como
disse a Moisés: “terei misericórdia de quem Eu tiver
misericórdia”. Todos, portanto, que foram vivificados por Sua
graça, de acordo com esse princípio, podiam olhar além da lei e
ver a glória na face de Moisés.

Enquanto o véu permanecesse na face de Moisés, a graça estava
necessariamente oculta. Mas agora, diz o apóstolo, não há trevas.
O ministério é o ministério das boas novas da graça de Deus (Ef
3:2; At 20:24), as boas novas da glória de Cristo, “o Qual é a
imagem de Deus” (2 Co 4:4 – ARA), as boas novas do Deus bem-
aventurado (1 Tm 1:11). Isso revela completamente a glória desta
graça, cujos raios iluminavam o rosto de Moisés, e as tábuas da lei
em sua mão não podiam ofuscá-lo. “A graça e a verdade vieram
por Jesus Cristo” (Jo 1:17).

J. N. Darby (adaptado)



Falai à Rocha
 

A rebelião de Corá trouxe o sacerdócio de Arão mais evidente do
que nunca. O ministério não é sacerdócio, embora tenha seu
próprio e importante lugar. Mas somente o sacerdócio pode e
levará o povo fracassado de Deus pelo deserto até Canaã.
“Porque se nós, sendo inimigos, fomos reconciliados com Deus
pela morte de Seu Filho, muito mais, tendo sido já
reconciliados, seremos salvos pela Sua vida” (Rm 5:10)
“Portanto, pode também salvar perfeitamente os que por Ele se
chegam a Deus, vivendo sempre para interceder por eles” (Hb
7:25). Em Cristo, primeiro como Sacrifício e depois como
Sacerdote, repousa tudo quanto diz respeito à salvação, pois
ainda estamos passando pelo deserto, e com dificuldade os
justos são salvos.

A necessidade da intercessão de Arão ficou patente quando a
praga se instalou entre os israelitas que murmuravam, e Arão teve
que correr para o meio deles, trazendo incenso e fazendo
expiação pelo povo. Assim ele se colocou em pé entre os mortos
e os vivos, e a praga cessou.

O sacerdote da escolha de Deus
Mas Deus fez mais. Ele decidiu para sempre entre os príncipes do
povo e o sacerdote de Sua escolha, pois cada uma das doze
cabeças de Israel pôs suas varas diante do Senhor para que Ele
pudesse escolher de modo incontestável quem deveria
interceder para com Ele. “Eis que a vara de Arão, pela casa de
Levi, florescia; porque produzira flores e brotara renovos e dera
amêndoas” (Nm 17:8). Todas as outras varas estavam secas e
infrutíferas. A questão foi decidida de uma vez por todas: Apenas
Arão foi escolhido para se aproximar. Israel, em si mesmo, era tão
sem seiva e seco quanto suas varas mortas; o homem precisa de
um sacerdote vivo. A vara de Arão (e, ainda mais, Melquisedeque,



neste aspecto), apenas tipifica Aquele em Quem está o poder de
uma vida sem fim. Daí em diante, esta é a vara, o testemunho vivo
e imutável do poder divino e da apropriada bênção diante de
Deus para o povo. O sacerdote carrega a iniquidade do santuário.
O ministério está subordinado ao sacerdócio, assim como a tribo
de Levi estava ligada ao sacerdote (Nm 18). E a graça proveu para
todos as cinzas da bezerra ruiva, para que os contaminados entre
os filhos de Israel em nenhum momento carecessem de
purificação do pecado. Eles sempre foram expostos à imundícia
pelo caminho, e então precisavam ser aspergidos pela água da
separação, a fim de serem purificados. Deus não diminuiria Sua
santidade pela permissão de contaminação em Seu povo, mas
Ele provê a água da separação para os contaminados, para que
os imundos sejam purificados diariamente. “A graça reinasse
pela justiça para a vida eterna”.

A provação
Aqui se vê a nova geração sendo provada antes do encerramento
do Êxodo, como a antiga havia sido provada no princípio. Agora,
como no passado, não havia água para a congregação; pelo que
se ajuntaram contra Moisés e Arão. “E o povo contendeu com
Moisés, dizendo: Quem dera tivéssemos perecido quando
pereceram nossos irmãos perante o SENHOR! E por que
trouxestes a congregação do SENHOR a este deserto, para que
morramos aqui, nós e os nossos animais? E por que nos fizestes
subir do Egito, para nos trazer a este lugar mau? Lugar onde
não há semente, nem de figos, nem de vides, nem de romãs,
nem tem água para beber” (Nm 20:3-5). Não é à toa que Moisés
e Arão caíram com rosto em terra diante de uma incredulidade
tão vil. Mas a glória de Jeová apareceu e, sem censura, Jeová
disse a Moisés: “Toma a vara, e ajunta a congregação, tu e Arão,
teu irmão, e falai à rocha, perante os seus olhos, e dará a sua
água; assim lhes tirarás água da rocha, e darás a beber à
congregação e aos seus animais” (Nm 20:8).



As duas varas
Não houve mal-entendido, pois “Moisés tomou a vara de diante
do SENHOR, como lhe tinha ordenado. E Moisés e Arão
reuniram a congregação diante da rocha” (Nm 20:9-10). A partir
deste ponto, porém, tudo estava errado, pois Moisés, provocado
pela excessiva ingratidão e revolta do povo, “falou
imprudentemente com seus lábios” (Sl 106:33). “Ouvi agora,
rebeldes, porventura tiraremos água desta rocha para vós?” (v.
10) Quem pediu isso de suas mãos? Moisés foi vencido pelo mal,
em vez de vencer o mal pelo bem. Aquele que havia vivido por
tanto tempo o mais humilde dos homens fracassou no final nesse
aspecto. Quando Deus estava magnificando Sua misericórdia e
chamando atenção expressamente para a verdade de que nada
senão a graça sacerdotal poderia conduzir um povo errante até o
fim, Moisés cedeu ao ressentimento natural e afirmou sua própria
autoridade, “de sorte que sucedeu mal a Moisés, por causa
deles”. Ele havia descido tão baixo até ao nível deles, em vez de
se esconder a si mesmo, como a fé teria feito, por trás da graça
de Deus. E sua ação não era melhor que sua palavra neste
momento crítico. “Então Moisés levantou a sua mão, e feriu a
rocha duas vezes com a sua vara” (v. 11). Foi um afastamento
total do mandamento do Senhor, que lhe dissera que tomasse “a
vara”, não a vara dele, mas a de Arão, e falasse “à rocha”, e ela
daria a sua água. Com sua vara, Moisés feriu a rocha duas vezes. A
testemunha, até agora fiel, não representou fielmente a Deus e
deve morrer por seu erro. A vara do juízo mal utilizada trouxe a
morte para si mesmo; a vara da graça prevaleceu para o povo,
pois ele havia trazido a vara que havia brotado, cuja virtude por si
só era adequada para um povo tão falho.

Em Êxodo 17, foi de acordo com Deus que Moisés ferisse a rocha
com sua vara. Ali Moisés aparece sozinho; da rocha ferida deveria
sair água. Jesus veio por água e por sangue. A humilhação até a
morte devia ser a porção de Cristo, se o povo de Deus havia de
receber o Espírito. Era necessário que houvesse um fundamento
de justiça, e há; o Filho do Homem devia ser levantado.



Somente a graça é eficaz
Para a jornada do povo pelo deserto, para a passagem para
Canaã, somente a graça traz resultado, a graça de um sacerdote
que vive sempre. “Ouvi agora, rebeldes”, poderia ser verdadeiro
e justo, se a questão fosse o homem, mas era essa a Palavra de
Deus para aquele momento? Ele estava agindo em graça ou em
juízo? E quando foi acrescentado “tiraremos água desta rocha
para vós”, estava Deus diante de seus olhos? Não era o “eu”
ferido pela ingratidão do homem? Maravilhoso registrar, o erro do
servo não impediu essa graça de Deus. “e saiu muita água; e
bebeu a congregação e os seus animais” (v. 11).

“E o SENHOR disse a Moisés e a Arão: Porquanto não crestes
em Mim, para Me santificardes diante dos filhos de Israel, por
isso não introduzireis esta congregação na terra que lhes tenho
dado. Estas são as águas de Meribá, porque os filhos de Israel
contenderam com o SENHOR; e Se santificou neles” (vs. 12-13).
Moisés e Arão não O santificaram, mas renunciaram a graça em
favor da reivindicação de sua autoridade ferida. Se esse fosse o
sentimento de Deus, nenhuma água teria sido tirada da rocha.
Jeová foi santificado, porém o foi em manter Sua própria palavra,
Sua própria graça, apesar da falha de Moisés e Arão – uma falha
que trouxe imediata reprovação a si mesmos e o severo castigo
de morrer fora da terra, a terra de Canaã, para onde a graça
estava conduzindo o povo.

W. Kelly (adaptado)



Nenhum Pastor
 

O último pedido de Moisés encontrado em Números 27 mostra,
não apenas sua submissão à vontade soberana de Jeová, mas
também parece ter o cheiro daquele amor do qual o próprio Deus
é a fonte e que cria canais para que ela flua para os corações do
Seu povo.

Moisés foi libertado do serviço de Deus antes que os israelitas
cruzassem o Jordão em seu caminho à terra prometida, e Aquele
que o libertou foi Aquele a Quem ele apelou na época com um
coração carregado de desejo pelo bem-estar de Seu povo, para
Quem ele fez o seguinte pedido:

“Então falou Moisés ao SENHOR, dizendo: O SENHOR, Deus dos
espíritos de toda a carne, ponha um homem sobre esta
congregação, que saia diante deles, e que entre diante deles, e
que os faça sair, e que os faça entrar; para que a congregação
do SENHOR não seja como ovelhas que não têm pastor” (vs. 15-
17).

Afeição pelo povo
Teria sido difícil para Moisés dar uma prova mais forte de sua
afeição pelo povo de Deus do que aquela que é transmitida nesta
oração, e a prontidão com que foi respondida por parte de Deus
era uma evidência de Sua boa vontade em relação a alguém que
tivesse interesse suficiente em Seu povo para tornar sua
felicidade futura sua principal preocupação – mesmo no
momento em que ele próprio estava prestes a ser deixado de
lado. Sua preocupação por eles era tão grande que ele não
poderia morrer em paz e deixá-los no deserto “como ovelhas
que não têm pastor”.

“Então disse o SENHOR a Moisés: Toma a Josué, filho de Num,
homem em quem há o Espírito, e impõe a tua mão sobre ele. E



apresenta-o perante Eleazar, o sacerdote, e perante toda a
congregação, e dá-lhe as tuas ordens na presença deles… E fez
Moisés como o SENHOR lhe ordenara” (vs. 18-19, 22).

O pedido de Moisés está em perfeita harmonia com o propósito
de Deus e a bênção de Seu povo. Portanto, ao fazer o pedido, ele
mostrou sua consideração por Deus e Seu povo, pedindo por um
homem que os fizesse sair e que os fizesse entrar. Ele não apenas
procurou que o poder fosse exercido em favor deles para esse
fim, mas pediu a Deus que a presença pessoal de seu líder fosse
conhecida no meio de Seu povo, saindo diante deles e entrando
diante deles.

Moisés, depois que fugiu para Midiã, “apascentava Moisés o
rebanho de Jetro, seu sogro”. Assim, ele foi treinado para sua
futura missão, pois, enquanto estava tão envolvido, o Senhor
apareceu a ele e o enviou de volta ao Egito como Seu
mensageiro ao Faraó e para se tornar o líder e pastor de Seu povo
em seu êxodo da terra de sua escravidão e em sua jornada pelo
deserto.

Características de um pastor fiel
Podemos aprender com o exemplo de Moisés quais são as
principais características de um pastor fiel. Pode haver fracasso, e
certamente houve, no caso dele, mas deve haver amor, se os
santos o apreciam ou se não há resposta, como foi visto no caso
dos israelitas e também no caso dos coríntios em relação ao
apóstolo Paulo, obrigando-o a dizer: “ainda que, amando-vos
cada vez mais, seja menos amado” (2 Co 12:15).

Um verdadeiro pastor vive para suas ovelhas, cuida do seu
conforto, sofre ao servi-las e busca por todos os meios protegê-
las do mal. Se isso é verdade na vida cotidiana, é muito mais no
que diz respeito ao fiel pastor das ovelhas de Deus. E bonito é ver
a devoção de homens como Moisés e o apóstolo Paulo, que
enfrentaram os piores perigos e até a própria morte, a fim de
servir e libertar os objetos de seu amor. Tudo isso, sabemos, é



atribuível à graça de Deus. E o pedido de Moisés, com relação ao
Seu povo, era apenas um débil reflexo do que Deus pensava a
respeito deles, e foi usado por Ele como um meio de nos dar a
conhecer o quão carinhosamente Ele Se importava com o Seu
povo.

H. H. (adaptado)



Glória Celestial de Moisés
 

No final de sua vida, vemos Moisés no Monte Pisga,
contemplando a terra de Canaã estendida diante dele (Dt 34).
Esse era um novo monte de Deus para ele. Ficava um pouco fora
da terra prometida, mas lhe proporcionava uma visão completa
dela. Era uma alta eminência, o cume de Pisga, no monte Nebo,
nas montanhas de Abarim. A terra já havia deixado de reconhecer
Moisés; Israel também já não o conhecia mais. O deserto também
já havia sido todo atravessado, e somente o Senhor é sua
companhia no monte que olhava para toda a terra da promessa.
Que expressão do lugar da Igreja ou da glória celestial é tudo
isso! No alto com o Senhor, Moisés contempla abaixo a herança
terrenal, o lugar das tribos de Israel, Gileade e Dã, Naftali, Efraim e
Manassés, com toda a terra de Judá até o mar, também o sul e o
vale do Jericó, com a cidade das palmeiras, até Zoar! Um lugar de
onde se poderia comandar tais objetos abaixo, e em tal
companhia, é realmente celestial! Moisés está no alto com o
Senhor, olhando as cidades e planícies onde as famílias redimidas
e felizes da terra deveriam habitar. É somente do céu que tal
bênção e ocupação da terra, em justiça e paz, serão vistas pelo
Senhor e Seus filhos da ressurreição. (Também temos um
testemunho da glória celestial de Arão, companheiro de Moisés,
em Números 20. Ele morre como sacerdote no topo do monte,
estando o povo terrenal debaixo dele e o conhecendo apenas
como sacerdote nos lugares altos.)

O monte da transfiguração
Novamente, como outro testemunho de Moisés no lugar celestial,
nós o vemos no Novo Testamento, em outro monte, no monte da
transfiguração. Pedro, Tiago e João estão lá, representando Israel
e o povo terrenal, e eles estão do lado de fora. Mas Moisés está lá,
novamente em companhia do Senhor e de outro coerdeiro da
glória celestial, e eles estão do lado de dentro, envoltos nas



nuvens da magnífica glória, o verdadeiro véu que há de separar o
lugar santo dos átrios ou os céus da Terra. Moisés está do lado
celestial desse véu, glorificado à semelhança do próprio Senhor
da glória.

Estes são dois testemunhos fortes e claros da glória celestial de
Moisés – impressionantes manifestações dele no lugar celestial,
estando em companhia do Senhor no topo de dois montes; de
um deles ele vê a herança terrenal embaixo de si, e do outro, o
povo terrenal fora dela. E assim julgo que, de todas essas
testemunhas que ouvimos aqui, colhemos o chamado e a glória
celestiais ou o caráter e o lugar celestiais deste honrado e fiel
servo de Deus. Ele é um filho da ressurreição e coerdeiro de Deus
com Jesus Cristo.

Terra e céu
Assim, Moisés perde a terra, mas ganha o céu. Ele perde Canaã
por sua própria falha, transgredindo, como vimos, contra a graça e
o poder da vara que tinha florescido, mas ganha glória no topo do
monte que olhava para Canaã, mediante a bondade e amor
abundantes de Deus, seu Salvador. A lei (humana) diz que
“ninguém tirará proveito do seu próprio erro”, e com justiça, pois a
justiça proíbe o pensamento de que alguém obterá um benefício
por sua própria falta. Mas a graça não age por lei, pois a glória que
colhemos por ela, como pecadores perdoados, é mais rica e
brilhante do que aquilo que Adão, na inocência, conhecia. O
enigma de Deus é resolvido em nossa história – do comedor saiu
comida e doçura saiu do forte. Moisés e a Igreja ilustram isso;
ambos estão peregrinando adiante após a perda da terra,
liderados pela mão do Filho de Deus, até o cume daquele monte
que contempla, abaixo, as boas tendas de Jacó. Ó amado, que
tipo de pessoas devemos ser! Que a vida e a energia do Espírito
que habita em nós nos mantenha cada vez mais separados para o
caráter e as esperanças celestiais!

J. G. Bellett (adaptado)



A Vara de Deus na Mão de Moisés
 

Quando foi dito a Moisés que ele seria o libertador e recebeu do
Senhor a ordem de ir a Faraó e fazer subir Israel do Egito, ele
respondeu: “Quem sou eu, que vá a Faraó e tire do Egito os
filhos de Israel?” Antes tão ansioso para libertar Israel, agora ele
estava hesitando. Ele havia aprendido a desconfiar de si mesmo;
ele não aprendeu a confiar em Deus. Ele fez objeções
parcialmente baseadas em seu antigo fracasso. Como Israel
deveria saber que ele era realmente o libertador deles? A
resposta foi notável. Em nenhum sentido porque ele era Moisés,
mas completamente porque Deus é o que Ele é. “EU SOU O QUE
SOU”.

Moisés, porém, não ficou satisfeito e Jeová deu-lhe três sinais
como suas credenciais para com Israel. Primeiro, sua vara lançada
ao chão tornou-se uma serpente, e a serpente, tomada pela
cauda, voltou a tornar em uma vara. Segundo, sua mão colocada
em seu peito tornou-se leprosa e, quando voltou ao peito, tornou-
se limpa. Terceiro, a água do Nilo sendo derramada sobre o solo
seco se tornaria em sangue – esse sinal só poderia ser feito no
Egito.

No Oriente, a vara é símbolo de autoridade e poder. Satanás tinha
poder e autoridade na vara de Faraó, e Jeová confiaria a Moisés,
como Seu servo, a vara de Deus. O poder da serpente deveria ser
anulado diante da vara de Deus na mão do libertador.

Quando Moisés lançou sua vara na terra, levantou-se a serpente,
e Moisés fugiu diante dela! Por um lado, a sarça ardia no fogo e,
contudo, não se consumia – Israel ainda se mantinha, embora na
fornalha da aflição, pois Jeová estava com eles; por outro lado, a
majestade do Egito tinha o domínio, e Israel fugiu diante dele. Mas
quando Moisés, por ordem de Jeová, segurou a serpente pela



cauda, ele segurou em sua mão a vara de Deus, o poder divino
para libertá-los.

O segundo sinal, o da lepra, figura o pecado. A mão do homem é
impura e, quando colocada sobre o peito por ordem divina,
simboliza tanto as ações quanto os pensamentos secretos como
pecaminosos. Mas Deus, que revela ao homem sua impureza,
também é capaz de purificar. Ele deu a Moisés uma mão e um
coração limpos e puros, e com os quais usar Sua vara, com os
quais cumprir o encargo que lhe foi confiado.

Quanto ao terceiro sinal, o Nilo era a própria vida do Egito; esse,
pelo sinal de Deus, tornar-se-ia em morte. A vida do Egito, como
no próprio caso de Moisés, o faraó havia desejado que fosse a
morte do Israel de Jeová; agora Deus transformaria essa vida em
morte, no Seu julgamento sobre a terra, pela escravidão de Israel.

Sendo vencido o poder de Satanás, a lepra da carne foi purificada
e o verdadeiro caráter do mundo manifestado: Satanás, a carne e
o mundo são vistos nesses três sinais.

Mas Moisés ainda hesitava. O nome de Deus e os sinais de Deus
não eram exatamente o que ele queria; ele esperava algo em si
mesmo que deveria testemunhar sua aptidão para o seu trabalho.
“Ah, meu Senhor!”, disse ele, “eu não sou homem eloquente,
nem de ontem nem de anteontem, nem ainda desde que tens
falado ao teu servo”. “Ah, meu Senhor! Envia pela mão daquele
a quem Tu hás de enviar”. Assim, um dos maiores servos de Deus
entristeceu a Deus. Ele ficou irado com a incredulidade, mas
misericordiosamente se inclinou à fraqueza de Seu servo e uniu
Arão a ele para realizar a libertação que Ele havia determinado
para Israel.

H. F. Witherby



O Caminho dos Reis do Oriente
 

Entre os terríveis julgamentos que cairão neste mundo no final da
grande tribulação, encontramos o seguinte: “E o sexto anjo
derramou a sua taça sobre o grande rio Eufrates; e a sua água
secou-se, para que se preparasse o caminho dos reis do
oriente” (Ap 16:12).

A última parte deste versículo pode ser traduzida com mais
precisão: “Para que o caminho dos reis que vem do nascente do
Sol possa ser preparado” (JND). Vale ressaltar que há uma
referência semelhante ao rio Eufrates em Apocalipse 9:13-14,
onde lemos que “E tocou o sexto anjo a sua trombeta, e ouvi
uma voz que vinha das quatro pontas do altar de ouro, que
estava diante de Deus, a qual dizia ao sexto anjo, que tinha a
trombeta: Solta os quatro anjos, que estão presos junto ao
grande rio Eufrates”.

O rio Eufrates
Com um comprimento de quase 3.000 quilômetros, o rio Eufrates
é o rio mais longo do oeste da Ásia e está associado ao comércio
e negócios de grandes cidades e impérios há milhares de anos.
Tendo sua nascente no que hoje é a Turquia, ele percorre a Síria e
o Iraque e, por fim, se une a outro rio antigo bem conhecido, o
Tigre, antes de desaguar no Golfo Pérsico. É mencionado muitas
vezes na Palavra de Deus, desde o Jardim do Éden, pois o
Eufrates era um dos quatro braços nos quais o rio do Éden se
dividia (Gênesis 2:10-14). A terra chamada Mesopotâmia era a terra
entre esses dois rios, geralmente chamada de “crescente fértil”, e
geralmente reconhecida como a parte do mundo em que a
civilização começou.

O rio Eufrates sempre foi a fronteira tradicional entre o Oriente e o
Ocidente. É verdade que o império persa e o de Alexandre, o
grande, se estenderam além desse ponto, mas a fronteira oriental



do império romano sempre foi considerada o rio Eufrates, e é em
grande parte com esse império, em sua forma revivida, que a
profecia no livro do Apocalipse é ocupada.

A referência em Apocalipse 16:12 à secagem do rio Eufrates, a fim
de preparar o caminho para os reis do oriente, tem sido objeto de
especulações entre os estudantes de profecia por muitos anos.
Este versículo significa que o rio literalmente secará ou a
linguagem é simbólica? Que papel os reis do oriente
desempenham na cena final do julgamento? Como eles irão
interagir com aqueles que fazem parte da confederação
ocidental, sob a besta romana? Eles serão aliados ou inimigos? A
Escrituras não responde diretamente a essas perguntas, mas dois
desenvolvimentos recentes no mundo são dignos de nota a esse
respeito.

Antes de tudo, houve uma notável secagem do rio Eufrates nos
últimos cinco anos, e isso não mostra sinais de que esteja
diminuindo. A seguinte citação do New York Times de 16 de julho
de 2009 resume a situação: “Por toda a região dos pântanos, os
coletores de juncos, pisando sobre a terra onde antes eles
flutuavam, gritam aos visitantes em um barco que passa. ‘Maaku
mai!’ eles gritam, levantando suas foices enferrujadas. ‘Não há
água!’ O Eufrates está secando. Estrangulado pelas políticas
hídricas dos vizinhos do Iraque, Turquia e Síria, por uma seca de
dois anos e anos de uso indevido pelo Iraque e seus agricultores,
o rio está significativamente menor do que era há apenas alguns
anos atrás. Alguns oficiais temem que ele possa em breve ter
metade do tamanho que tem agora.”

Não colocaríamos ênfase indevida nesse fato, pois o problema é
parcialmente causado pelo homem. A Turquia e a Síria
construíram várias barragens no rio para atender às suas próprias
necessidades, e o próprio Iraque utilizou mal a água que estava
fluindo para ele. No entanto, é claro que as chuvas estiveram
muito abaixo do normal nos últimos anos, e isso certamente
contribuiu para a escassez de água.  



Além disso, devemos reconhecer que a profecia não se refere
diretamente a eventos durante o período da Igreja e, portanto, o
que lemos em Apocalipse 16:12 não ocorrerá até a última parte da
grande tribulação. No entanto, Deus pode, em Suas advertências
ao homem, permitir que seja montado o cenário desses
julgamentos, e nós, como crentes, podemos certamente ver “que
se vai aproximando aquele dia” (Hb 10:25), ao observarmos esses
desenvolvimentos. Uma coisa é certa: Deus acabará por remover
qualquer barreira entre o Oriente e o Ocidente, para que toda a
humanidade esteja envolvida nos juízos de Deus sobre este
mundo – juízos que terão como centro a terra de Israel.

Há outro desenvolvimento, no entanto, que é muito mais sinistro e
importante – o da ascensão militar da China. Durante séculos, a
China geralmente ficou de fora da interação das potências
mundiais e se contentou em buscar seus próprios fins. Foi
reconhecida como uma das grandes potências do mundo por
causa de sua grande população, mas até recentemente não
participou amplamente dos assuntos mundiais. Tão recentemente
quanto a Segunda Guerra Mundial, a China foi devastada por
ataques do Japão. Nos anos seguintes a 1945, foi dividida pela
guerra civil, que culminou na vitória dos comunistas em 1949,
forçando o governo nacionalista de Chiang Kai-shek a ir para a
ilha agora chamada Taiwan.

No entanto, nos últimos vinte anos, a China “atingiu a maioridade”
e, há vários anos, deslocou o Japão para se tornar a maior
potência econômica da Ásia atualmente. Como resultado de uma
grande quantidade de mão-de-obra relativamente barata e de
algumas reformas que favoreceram as empresas privadas, seus
produtos agora são enviados ao redor do mundo em enormes
navios porta-contêineres, resultando em um fluxo de caixa sem
precedentes para o país. Mantendo seu status de grande
potência mundial, a China iniciou um aumento notável nos gastos
militares. No passado, a China geralmente contava com seu
grande exército (ainda o maior do mundo numericamente), mas
agora também começou a adquirir armas modernas. Embora seu



orçamento de defesa seja inferior a 25% do dos EUA, ela tem
aumentado esse orçamento em média 12% ao ano na última
década. Como podemos esperar, tudo isso causou preocupação
e até alarme entre alguns dos vizinhos da China. A China insiste
que toda essa mobilização é defensiva, mas o resultado final
pode ser uma corrida armamentista na Ásia, já que outros países
tentam combater a ameaça aumentando seus gastos militares.
Países como Japão, Austrália, Coréia do Sul e Índia estão agora
gastando mais em defesa, com ênfase no poder marítimo. Apesar
das afirmações da China de que suas intenções são pacíficas,
existe a preocupação de que a direção adotada por um Estado
autoritário possa mudar rápida e radicalmente. Isso, por sua vez,
poderia fazer com que outros reagissem, pois o homem
raramente desenvolveu um potencial militar que ele acabou não
utilizando. Todas as nações asiáticas dentro da esfera de
influência da China poderiam muito bem estar entre as referidas
como “os reis que vem do nascente do Sol”.

Armagedom
Tudo isso está muito de acordo com o que lemos na Escritura
sobre os propósitos de Deus. Está claro nas profecias que Ele
reunirá o mundo inteiro para juízo. “E os congregaram no lugar
que em hebreu se chama Armagedom” (Ap 16:16). A potência
ocidental (o império romano reavivado), o rei do norte
(provavelmente uma confederação de nações árabes, talvez
apoiada pela Rússia) e a potência russa, todos têm seus lugares
bem definidos na conflagração que ocorrerá no fim da tribulação.
Mas o Oriente não será deixado de fora, pois todos serão reunidos
no Armagedom. Embora a China possa ver seu aumento do poder
militar como sendo necessário para proteger seus interesses
econômicos e suas reivindicações de soberania, ela também
deixou claro que está pronta para usar esse poder de forma mais
agressiva, se necessário. Por exemplo, a economia em expansão
da China gerou um rápido aumento em sua necessidade de
petróleo. Se seu acesso ao petróleo estiver comprometido, ela
poderá reagir com bastante força.



No entanto, o Senhor terá a palavra final. Ao vermos uma trindade
profana se unir durante a tribulação, composta por Satanás, a
besta romana e o anticristo (Ap 16:13-14), somos lembrados que o
Senhor diz: “Eis que venho como ladrão” (Ap 16:15). “E a
arrogância do homem será humilhada, e a sua altivez se
abaterá, e só o SENHOR será exaltado naquele dia” (Is 2:17).

 

W. J. Prost



Moisés em Pisga
 

O brilho do Sol repousa sobre os montes da terra de Canaã,
Os vales férteis e os riachos borbulhantes e caudalosos,

Como quando Moisés se encontrava no alto solitário do Pisga,
Para contemplar a perspectiva de seus sonhos de peregrino.

 
Uma terra onde correm leite e mel em abundância,
Cujas muralhas se erguem imponentes até o céu,

Onde a mão imparcial de Deus oferece abundante fartura,
E, imersas em deliciosa riqueza, jazem vinhedos ensolarados!

 
Não percebida pela natureza, mas possuída pela fé,

Seu coração poderia abraçar a paisagem deslumbrante,
E enquanto permanece ali, com os olhos firmes e a força

inabalável,
Ele pode vislumbrar a promessa de Deus e o propósito eterno.

 
O conflito e a liderança agora terminaram,

O fardo e o calor dos longos dias de peregrinação da vida;
E ele, com o espírito sereno e a fronte selada pela paz,
Conhece que a decepção se fundiu em glorioso louvor.

 
Não estamos em majestosas alturas, como Moisés,

Mas no vale, para contemplar nossa terra prometida –
Um vale de lágrimas, onde corre a poderosa torrente da morte,
Mas Cristo triunfou onde nenhum homem poderia permanecer.

 
Contemplar e olhar para Cristo trará

Rica frutificação ao coração de cada crente;
Nele, tesouros tão variados se agrupam e brotam,

Que a admiração concede uma parte cativa e disposta.
 

Então permaneça com Ele; prove sua porção celestial;
A comunhão com Ele revela todo o mistério;



Seu abraço de amor impede toda pressa desnecessária,
E, perdida n’Ele, ó minh’alma! Perde toda a identidade.

 
B. B.

“E, começando por Moisés, e por
todos os profetas, explicava-lhes o

que dele se achava em todas as
Escrituras”

Lucas 24:27

 


	Moisés
	Moisés, o Servo do Senhor
	Moisés no Egito
	A terra de Midiã
	A sós com Deus
	A glória de Deus
	Lidando com a vergonha e desonra
	Comunhão com Deus

	O Véu no Rosto de Moisés
	Intercessão
	Graça
	Distância de Deus

	Falai à Rocha
	O sacerdote da escolha de Deus
	A provação
	As duas varas
	Somente a graça é eficaz

	Nenhum Pastor
	Afeição pelo povo
	Características de um pastor fiel

	Glória Celestial de Moisés
	O monte da transfiguração
	Terra e céu

	A Vara de Deus na Mão de Moisés
	O Caminho dos Reis do Oriente
	O rio Eufrates
	Armagedom

	Moisés em Pisga

