


O Cristão
 

 

Março de 2012
 

———§———
 

Nomes Dispensacionais de
Deus





 
Título do original em inglês:
The Christian Magazine – Dispensational Names of God
Edição de março de 2012
Primeira edição em português – novembro de 2025
 
Originalmente publicado por:
BIBLE TRUTH PUBLISHERS
59 Industrial Road, Addison, IL 60101
Estados Unidos da América
 
Traduzido, publicado e distribuído no Brasil com autorização dos editores da
versão original em língua inglesa por ASSOCIAÇÃO VERDADES VIVAS, uma
associação sem fins lucrativos, cujo objetivo é divulgar o evangelho e a sã
doutrina de nosso Senhor Jesus Cristo.
Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br
 
Abreviaturas utilizadas:
ACF  – João Ferreira de Almeida – Corrigida Fiel – SBTB – 1994
ARC  – João Ferreira de Almeida – Revista e Corrigida – SBB 1995
ARA  – João Ferreira de Almeida – Revista e Atualizada – SBB 1993
TB     – Tradução Brasileira – 1917
AIBB – João Ferreira de Almeida – Imprensa Bíblica Brasileira – 1967
JND  – Tradução Inglesa de John Nelson Darby
KJV   – Tradução Inglesa King James
 
Todas as citações das Escrituras são da versão ACF, a não ser que outra esteja
indicada.
Qualquer sugestão de correção será bem-vinda

https://bibletruthpublishers.com/the-christian-volume-08/lpvl24941
https://www.verdadesvivas.com.br/
mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br?subject=Revista%20O%20Cristao


Nomes Dispensacionais de Deus
 

“Eu lhes fiz conhecer o Teu nome, e lho farei conhecer mais,
para que o amor com que Me tens amado esteja neles, e Eu
neles esteja” (Jo 17:26). Desde a criação do homem, Deus Se deu
a conhecer ao homem por diferentes nomes e títulos. Esses
nomes refletem os diferentes tempos e maneiras pelos quais o
homem foi colocado por Deus em relacionamento com Ele. Agora
O conhecemos como Pai, mas antes da morte e ressurreição de
nosso Senhor Jesus Cristo, Ele não era conhecido dessa maneira.
Até então, ninguém havia sido trazido à Sua família como Seus
filhos. À medida que refletimos sobre nosso Deus e sobre como
Ele Se dá a conhecer a nós, passamos a conhece-Lo melhor e, ao
fazermos isso, passamos a amá-Lo e honrá-Lo mais. Como
alguém já disse: “conhecê-Lo é amá-Lo”.

Tema da edição



Nomes e Títulos Divinos
 

A beleza e a precisão dos vários títulos e nomes de Deus na
Escritura merecem uma consideração cuidadosa. Veremos alguns
dos nomes pelos quais Deus teve o prazer de Se revelar ao
homem.

Deus (Elohim)
Existem cerca de 2.700 ocorrências desse nome na Escritura. A
palavra é um plural e é traduzida como “deuses” no Salmo 97:7,
Salmo 82:6 e João 10:34-35. Essa palavra, por si só, confirma a
plenitude e estabelece a verdade das Pessoas da Deidade, pois
foi Deus (Elohim) Quem criou e fez. Em Gênesis 1, onde o assunto
é a criação, Elohim ocorre 35 vezes. Esse uso frequente dessa
palavra indica suficientemente a ampla extensão e plenitude do
nome “Elohim”. A palavra, embora algumas vezes seja usada em
um sentido mais inferior quanto aos juízes terrenais de Israel (Êx
21:6), estabelecidos no lugar de autoridade e bênção (João 10:34-
35) para anjos poderosos (Sl 97:7; Hb 1:6), sempre envolve a ideia
de autoridade e poder. A glória da criação e a plenitude de Deus
são reveladas por esse bendito nome.

Deus (Eloá)
Existem cerca de 60 ocorrências desse nome na Escritura, e na
maioria dos casos ele é usado em flagrante contraste com os
muitos deuses dos gentios. Nosso Deus é Um só e Único em
poder, sabedoria e bondade. É a forma singular da palavra
“Elohim”. A grande verdade confiada a Israel, que deveria ter
constituído o tema central de seu testemunho em meio a um
mundo idólatra, é encontrada em Deuteronômio 6:4: “Ouve,
Israel, o SENHOR nosso Deus é o único SENHOR”. Essa verdade
está na raiz de todo testemunho dado em favor de Deus (Mc
12:29).



O contraste entre Eloá (Deus, singular) e Elohim (Deus, plural) é
surpreendentemente apresentado em Neemias 9:17-18. “porém
tu, ó Deus [Eloá] perdoador, clemente e misericordioso, tardio
em irar-Te, e grande em beneficência, tu não os desamparaste.
Ainda mesmo quando eles fizeram para si um bezerro de
fundição, e disseram: Este é o teu deus [deuses, elohim], que te
tirou do Egito; e cometeram grandes blasfêmias” (veja também
Deuteronômio 32:15-17). Nesses versículos, Deus (Eloá) e deuses
(elohim) são contrastados de uma maneira clara e distinta.

Somente depois de terem sido totalmente declaradas as
poderosas obras de Deus na criação e os ainda mais maravilhosos
atos e modos de exibição moral no Egito, no Mar Vermelho e no
deserto; até que os grandes e eternos princípios do bem e do mal
fossem traçados até suas respectivas fontes, e até que os vários
relacionamentos do homem e Israel com Deus tivessem sido
estabelecidos, é que a palavra “Eloá” ocorre pela primeira vez. A
excelência e plenitude da Deidade são mantidas da maneira mais
completa possível, antes que Deus (Eloá) confronte os deuses
dos incircuncisos, o que Ele faz pela primeira vez em
Deuteronômio 32:15.

SENHOR (Jeová) Deus
A primeira ocorrência desse título duplo está em Gênesis 2:4. Os
relacionamentos do homem com Deus foram estabelecidos na
inocência (cap. 2) e foram mantidos apesar da queda (cap. 3);
portanto, nesses dois capítulos, o título “SENHOR Deus” ocorre 20
vezes. As responsabilidades do homem para com Deus, para com
sua esposa e para com a criação não são de modo algum
comprometidas do lado divino por causa da incapacidade do
homem de cumpri-las. A cruz de Cristo estabelece para sempre a
questão da responsabilidade da criatura em toda a sua amplitude,
em favor de todos os que creem, e Cristo ressuscitado dos
mortos e ascendido é a nossa fonte de nova vida, a qual tem
novas responsabilidades. O homem não caído (Gênesis 2) e o
culpado (Gênesis 3; Salmo 14:1-2) assim como Israel (como



ensinam os Salmos, sem dúvida) são instruídos que o “SENHOR”
(Jeová) com Quem eles estão em relacionamento moral não é
outro senão o próprio Deus, cujo poder e glória formam o tema
do cântico e do testemunho da criação (Sl 19; Sl 145). Assim, Deus
(Elohim), supremo em poder, único na glória da criação e na
absoluta plenitude de Seu Ser, ficou satisfeito em trazer o homem
e Israel a um relacionamento positivo Consigo mesmo.

SENHOR ou Jeová
Este título, tão familiar aos Judeus, expressa existência absoluta. É
muito mais difícil de ser entendido por uma mente de um gentio
do que por uma mente de um Judeu; portanto, o nome é
explicado a nós, gentios salvos, em Apocalipse 1:8 (ARA): “Eu Sou
o Alfa e Ômega, diz o Senhor Deus, Aquele que é, que era e que
há de vir, o Todo-Poderoso”. Aprendemos o caráter absoluto do
Seu Ser nas palavras “Aquele que é” (compare com João 8:58),
enquanto a relação de Jeová com o passado é expressa em
“(Aquele) que era” e Sua relação com o futuro nas palavras “e
(Aquele) que há de vir“.
Ora, o homem (Gênesis 4) e Israel (Êx 6:3), porém não os
patriarcas, estavam em um relacionamento moral com Jeová –
Aquele que existe por Si mesmo. Em Gênesis 7, temos um
exemplo da precisão do Espírito ao registrar os nomes “Deus” e
“Senhor”. Nos versículos 1-5, é “SENHOR”; nos versículos 7-9, é
“Deus”. Assim, diz no versículo 5: “E fez Noé conforme a tudo o
que o SENHOR lhe ordenara”, enquanto no versículo 9 diz: “como
Deus ordenara a Noé”. Nesta última passagem, a ideia é o direito
de Deus na criação; portanto, um par de animais e aves deveriam
ser trazidos para a arca para a propagação das espécies e a
preservação da criação. Assim, a adequação do título “Elohim”
como o Criador é evidente por si mesma. Por outro lado, onde se
tratava de uma relação moral, sete pares de animais e aves
limpos seriam trazidos para a arca, pois seriam necessários para o
sacrifício; daí o título apropriado “SENHOR” (Jeová).



No primeiro livro dos Salmos (1-41), Jeová ocorre mais de 270
vezes; Elohim cerca de 50 vezes. No segundo livro (Salmos 42-72),
existem apenas cerca de 26 ocorrências do uso do título divino
Jeová, enquanto Elohim ocorre cerca de 200 vezes. Por que estas
diferenças? Judá em sua terra, e especialmente em Jerusalém, é
o assunto do primeiro livro dos Salmos e, portanto, o uso
frequente do nome de aliança Jeová, enquanto no segundo livro
o estado de exílio de Judá fora de sua terra, e especialmente de
Jerusalém, é o grande tema, e, portanto, Elohim, não Jeová, é o
título predominante nesse livro.

Adonai
O termo Adonai é outro nome divino. Na versão inglesa King
James (e nas versões ACF, ARC e ARA), é traduzida como
“Senhor” com letra inicial maiúscula e as demais minúsculas,
enquanto Jeová é traduzida como “SENHOR” com uso de
maiúsculas. Adonai significa, quanto à raiz da palavra, Mestre,
Governante ou Proprietário. Adonai é usado apenas para Deus e a
Ele como Aquele que assumiu o poder e está no relacionamento
de Senhor para com aqueles que invocam o Seu nome. É,
portanto, especialmente aplicado a Cristo, em Sua exaltação à
direita de Deus. Isso pode ser visto em uma referência ao Salmo
110 e à citação que o Senhor faz dele ao confundir Seus
adversários: “Disse o SENHOR (Jeová) ao meu Senhor (Adonai):
Assenta-Te à Minha mão direita, até que ponha os Teus inimigos
por escabelo dos Teus pés” (Sl 110:1). Em Mateus 22, o Senhor
aplica expressamente esta Escritura a Si mesmo e a emprega
para demonstrar que o Filho de Davi também era o Senhor de
Davi – que, em uma palavra, Ele era a raiz e a descendência de
Davi.

Todo Poderoso Deus
Esse título é usado pela primeira vez em Gênesis 17:1. “Todo-
Poderoso”, usado isoladamente ou em conjunto com outros
nomes divinos, ocorre cerca de 60 vezes na Bíblia. Metade dessas
ocorrências será encontrada no Livro de Jó, e todos eles se



referem exclusivamente a Deus. Existem apenas duas ocorrências
no Velho Testamento do título composto “Deus Todo-Poderoso”.
No primeiro caso, Abraão foi chamado para andar com Deus – “o
Deus Todo-Poderoso” – o recurso seguro do homem de fé contra
um mundo perverso e idólatra. Em Apocalipse 19:15, encontramos
o título novamente: “Ele mesmo é O que pisa o lagar do vinho do
furor e da ira do Deus Todo-Poderoso”. Se em Gênesis fala de
um Deus que é Todo-Sustentador, Todo-Gracioso, Apocalipse fala
de um Deus Todo-Consumidor – Todo-Poderoso em ira e
julgamento.

Em Êxodo 6:3, diz: “Eu apareci a Abraão (Gn 17:1), a Isaque (Gn
28:3), e a Jacó (Gn 48:3), como o Deus Todo-Poderoso; mas pelo
Meu nome, o SENHOR (Jeová) não lhes fui perfeitamente
conhecido”. É verdade que frequentemente encontramos o
nome “Jeová” antes da redenção de Israel para fora do Egito,
especialmente quando o relacionamento moral está em questão,
mas esse não é o ponto nesta passagem. Os pais do povo devem
estar familiarizados com o título “Jeová”, mas Deus não Se
revelou a eles como Jeová, mas como Deus Todo-Poderoso.
Abraão, Isaque e Jacó eram peregrinos? Então Deus Se revela a
eles como Todo-Poderoso, falando ao coração deles a respeito
dos infinitos recursos de Deus e do poder que tudo sustenta. Se
alguém é chamado a sair de um mundo julgado agora como
Cristão (2 Co 6:14-18), da adoração falsa e idólatra e da comunhão
profana, ele também conhecerá praticamente os infinitos
recursos de amor, sabedoria e poder em “o Senhor Todo-
Poderoso”.

Deus Altíssimo
Este belo título ocorre quatro vezes em Gênesis 14:18-24 e várias
vezes no livro de Daniel. Em Gênesis, Melquisedeque, como rei e
sacerdote, aponta para Cristo – um Sacerdote eternamente
segundo a ordem de Melquisedeque (Hb 7), mas um Sacerdote
em bênção, não em oferecer sacrifício, como Arão (Hb 9-10), e
também como Rei em Sião (Sl 2) e Rei sobre toda a Terra (Zc 14:9).



Certamente há apenas Um capaz e digno de sustentar essa dupla
glória. Nos dias vindouros do reino, o menor suspiro encontrará os
olhos do Sacerdote, enquanto todo caso de ofensa será tratado
com justiça pelo poder do Rei. Os mesmos títulos sob os quais o
Senhor Jesus foi rejeitado por Judeus e gentios serão aqueles
reconhecidos e confessados pelo remanescente Judeu nos
próximos dias da restauração de Israel ao seu Deus e sua terra
(João 1:49).

“Deus Altíssimo” é um título milenar, que expressa o poder e
bênção sobre os céus e a Terra. O sacerdócio e a realeza,
exercidos de modo mediador, sustentarão as glórias dos dias
milenares. O reino será recebido do Pai; por mil anos, o Senhor
Jesus empunhará o cetro em justiça e porá todos os inimigos
abaixo de Seus pés; e no final de Seu glorioso reinado, Ele
entregará o reino a Deus (1 Cor 15:24-28). Assim, o reino será
mediador em poder, assim como o sacerdócio será em bênção
(Gn 14:19-20).
“Altíssimo” é usado cinco vezes em Daniel 4 e cinco vezes em
Daniel 7, mas nesta última Escritura a expressão ocorre três vezes
na forma plural e refere-se aos lugares celestiais, o mesmo que
em Efésios 1:3 e 6:12. Pode ser traduzido como “lugares altos”.
Daniel 7:25 aplica o título a Deus; as outras passagens do capítulo
se aplicam à esfera da bênção, e não à bênção. O versículo 27
mostra a conexão futura entre o céu e a Terra: “E o reino, e o
domínio, e a majestade dos reinos debaixo de todo o céu serão
dados ao povo dos santos do Altíssimo [dos lugares altíssimos –
JND]; o Seu reino será um reino eterno, e todos os domínios O
servirão, e Lhe obedecerão”. Embora o domínio e a glória
terrenais sejam confiados aos santos Judeus na Terra e a glória
celestial seja desfrutada pelos santos celestiais, a conexão entre
os santos no céu e na Terra é mantida de forma bendita.
Apocalipse 21:12, 24, 26 mostra claramente que as esferas
celestiais e terrenais de glória estarão em íntima comunhão,
como também encontramos em Oséias 2:21-23.



Senhor de toda a Terra
O título “Senhor de toda a Terra” ocorre pela primeira vez em
Josué 3:11, 13; ele também é usado em Zacarias 6:5. Ao tomar
posse da Terra (da qual Canaã era um penhor e Josué uma figura),
Deus escolheu esse título adequado, mas quando Seu povo
conectou Seu nome ao mal, Deus deixou a Terra e não tinha mais
um lar ou trono (Ez 1-9). O poder governamental, portanto, passou
das mãos de Seu povo para as dos gentios, e nesse ponto
começaram “os tempos dos gentios” (Lucas 21:24; Daniel 2). A
glória e presença de Jeová passaram para o céu (veja Ez 1-9), pois
Deus não podia sancionar pela Sua presença o poder conferido
aos gentios, enquanto o Seu povo permanecesse cativo sob
esses poderes. Portanto, quando a causa de Israel for retomada, o
título será reafirmado (Ap 11:4; Zc 4:14; 6:5).

O título está relacionado à afirmação, por parte de Deus, de Seus
direitos e títulos sobre a Terra; necessariamente isso trará dias de
terror e ira sobre aqueles que se recusaram a reconhecer Seus
direitos. Então eles estarão dispostos o suficiente a dar glória ao
Deus do céu (Apocalipse 11:13), porque isso mantém Deus à
distância deles, mas quando Ele anuncia Seu propósito
novamente de retomar posse desta Terra, os homens se recusam
a confessar o título “Senhor de toda a Terra”. Assim, o juízo
varrerá este mundo culpado, até que se diga: “O reino do mundo
de nosso Senhor e do Seu Cristo é vindo” (Ap 11:15 – JND).

Deus dos céus
Temos cerca de 20 ocorrências desse título interessante e divino.
É usado apenas duas vezes no Novo Testamento, e apenas em
Apocalipse. É encontrado no Livro de Esdras 8 vezes, pois,
embora Deus graciosamente tenha permitido que os
remanescentes de Seu povo retornassem à sua terra, eles o
fizeram sob o patrocínio e a proteção dos gentios. Eles receberam
bênção vinda de Deus, mas não a presença de Deus. Portanto, nos
cinco livros pós-cativeiro – Esdras, Neemias, Ageu, Zacarias e
Malaquias – eles não são chamados de “Meu povo”, exceto



quando vistos profeticamente. Os sacrifícios puderam ser
retomados de acordo com a lei de Moisés, o templo pôde ressoar
com cânticos de louvor e os muros caídos de Jerusalém puderam
ser reerguidos, mas a presença do Senhor não pôde ser
concedida ao povo. Deus não estava interferindo ativamente em
favor de Seu povo a partir do trono em Jerusalém, nem habitando
no meio deles no templo, e, daí, a adequação do título “Deus dos
céus”. Deus age no céu e a partir do céu, e não sobre Terra, e
controla e dirige tudo para a bênção dos Seus. Quando Ele
começar a agir publicamente em favor de Seu povo, fará isso sob
o Seu título dito por Josué, “Senhor de toda a Terra”.

O ponto agora para a fé reconhecer é que Deus, embora invisível,
está agindo para a presente bênção de Seu povo. O Livro de
Ester, no qual o nome de Deus não ocorre nem uma vez, mostra a
providência secreta de Deus exercida em bênção pelo monarca
persa em relação aos do Seu povo, que eram tão indiferentes aos
interesses de Jeová que preferiam permanecer na terra dos
gentios em vez de retornar à sua própria cidade. Ester mostra,
assim, o povo fora do país da promessa, mas vigiado e protegido
pelo próprio Deus; os livros de Esdras e Neemias nos mostram
Ciro cuidando das pessoas na terra, sendo Deus reconhecido
como o “Deus dos céus”.

Pai
De todos os nomes e títulos divinos, não há um tão tocante para o
Cristão como “Pai”. É eminentemente o título de Deus no Novo
Testamento. É a linguagem do filho (1 João 2:13); é a expressão de
um relacionamento consciente (Rm 8:15), mas um amor e um
relacionamento apenas realmente desfrutado onde há separação
prática do mundo (1 João 2:15-16). Em João 14, o Senhor Jesus
prepara um lugar na casa do Pai para nós – no capítulo 17, Ele fala
a Seu Pai sobre nós, enquanto no capítulo 20 Ele declara o nome
de Seu Pai para nós.

“Pai” é o nome acima de todos os outros que desperta
sentimentos e desperta as mais ternas afeições do coração. É um



nome totalmente declarado somente após a obra da cruz;
somente então o Senhor Jesus poderia falar em declarar o nome
de seu Pai a Seus irmãos. Então Ele disse: “Então declararei o Teu
nome aos Meus irmãos” (Sl 22:22, comparado com João 20:17).
Ressuscitado dentre os mortos, Ele declara o nome de Seu Pai a
Seus irmãos e transmite a eles a virtude de Sua nova condição. O
primeiro homem introduziu pecado, morte e lágrimas; o Segundo
Homem tratou com o pecado, introduziu vida eterna e, em breve,
enxugará todas as lágrimas.

Jesus
Esse nome de maravilhosa doçura ocorre quase 700 vezes no
Novo Testamento, e em nenhum caso, até onde sei, está escrito
com um adjetivo. “Jesus” não precisa de adjetivo para manifestar
Sua glória. As glórias da Sua Pessoa, a perfeição moral de Seus
caminhos e as glórias das Suas obras revelam Quem e o que Ele
é.
O nome raramente é usado isoladamente em Atos e epístolas, e a
razão é que a posição de Jesus foi mudada. Como o Homem
entre os homens, com Sua glória divina oculta e andando como o
“Homem de dores”, ele era conhecido como “Jesus”, pois esse
era o Seu nome pessoal como Homem nascido no mundo (Lucas
1:31; Mateus 1:20-21). Era um nome que falava de desonra,
sofrimento e vergonha. Os homens olhavam friamente para Ele;
Israel O desprezou e rejeitou Suas reivindicações, e a criação não
O reconheceu.

Então as nuvens do juízo se ajuntam e a tempestade se abate
sobre Ele, pois o pecado deve ser julgado. Deus é luz, então a
tormenta da ira divina e justa se derrama sobre Ele. O clamor de
desolação e abandono: “Deus Meu! Deus Meu! Por que Me
desamparaste?” conta a sua própria história mais terrível. Como
Deus responde a tudo isso? No sepulcro vazio, a glória do Pai é
exibida (Romanos 6:4) e o poder de Deus é manifestado ao
ressuscitar dentre os mortos – Jesus. Onde está Ele agora? No
trono de Seu Pai. Onde está o Homem a Quem Deus Se agrada



honrar? Assentado em meio às glórias dos céus. Como Ele está
vestido? Com vestes de glória e ornamento. O que circunda Sua
fronte? Uma coroa de glória e honra. O que Ele encabeça? A
criação, a providência, a nova criação de Deus e toda glória
conhecida e desconhecida. O que Ele é para os anjos? O objeto
de sua adoração. O que Ele é para os santos? O objeto de sua
adoração e o tema de seus cânticos. Qual é o Seu lugar como
Homem? O de poder e supremacia universais. Qual nome
despertará o cântico da criação? O nome de Jesus.

Mas essas glórias nos preparam para outros nomes e outros
títulos, e quando os Atos e as epístolas revelam essas variadas
glórias, eles falam d'Ele da mesma maneira. Os doze primeiros
capítulos dos Atos têm, por meio do ministério de Pedro e outros,
como seu grande encargo, encher a Judéia e Jerusalém com a
glória de Jesus (Atos 5:28), e não somente isso, mas “Saiba, pois
com certeza toda a casa de Israel que a esse Jesus, a Quem vós
crucificastes, Deus O fez Senhor e Cristo” (Atos 2:36). No capítulo
1, o testemunho é do retorno de Jesus; no capítulo 2, o
testemunho é da glória da ressurreição e ascensão de Jesus; no
capítulo 3, o testemunho é do poder do nome de Jesus; no
capítulo 4, o testemunho é sobre o poder do sofrimento e a
demonstração prática da graça de Jesus; no capítulo 5, o
testemunho de Jesus é tão enérgico que os líderes religiosos do
povo ficam totalmente confusos; nos capítulos 6-7, o testemunho
final é para Israel que o Messias rejeitado – glorificado e em pé à
mão direita de Deus – ainda retornará, se Israel apenas se
arrepender.
Tudo isso é respondido com a violenta morte de Estevão, que é
enviado ao céu após seu Mestre com a ousada mensagem: “Não
queremos que Este reine sobre nós” (Lucas 19:14). Assim, outras
glórias se abrem para nós; outras dignidades serão vestidas por
Aquele que passou por esse maravilhoso caminho de morte e
ressurreição.



Cristo
Essa designação oficial, “o Cristo”, geralmente é escrita nos
Evangelhos precedida pelo artigo. O Messias, tão amplamente
mencionado nos escritos do Velho Testamento e com os quais os
Judeus estavam tão familiarizados, havia agora chegado e foi
apresentado para a aceitação deles. “Cristo” é a palavra grega
equivalente à palavra hebraica “Messias”. Jesus Cristo Se
ofereceu a Israel como Salvador dos pecados deles e Libertador
da dominação dos gentios. Mas Israel não conhecia o dia de sua
graciosa visitação; eles rejeitaram Suas reivindicações
messiânicas. Quanto à Sua glória moral manifestada em Sua
Pessoa e em Seus caminhos, o coração e mente deles estavam
cegos. Como consequência de Sua total e final rejeição como Rei
de Sião e como o Cristo que teria edificado Sião em sua glória,
Deus não está no momento insistindo nas reivindicações Judaicas
de Seu amado Filho, mas Ele fará valer essas reivindicações em
um dia que está se aproximando rapidamente. Então não
dependerá da responsabilidade Judaica ou gentia; antes, Deus
operará em poder absoluto para a glória de Seu Filho, seja como
o Messias na Judéia ou em Seu título mais amplo como Filho do
Homem na Terra.

Agora, nossa posição, porção e bênçãos são encontradas
n’Aquele rejeitado de Israel, coroado e glorificado no céu. O novo
lugar de Cristo como ressuscitado e glorificado determina o nosso
lugar; portanto, nos Atos e epístolas, onde nosso lugar é
totalmente desenvolvido, “Cristo” também é frequentemente
escrito precedido pelo artigo. Nos Evangelhos, como vimos, é um
título oficial; nas epístolas é usado para definir nossa posição
diante de Deus. Estamos “em Cristo”, o Qual, ressuscitado dentre
os mortos, foi colocado sobre todas as obras das mãos de Deus. É
dito que os santos individualmente estão “em Cristo” (Ef 1:3-6);
Corporativamente, como Igreja, estamos unidos a Ele em Sua
vida, bem-aventurança, glória e futuro domínio sobre todas as
coisas.



Em 2 Coríntios 12:2, Paulo diz: “Conheço um homem em Cristo”.
Quanto à posição e à condição, não estamos diante de Deus no
primeiro homem, Adão, e não devemos estar de acordo com a
vida e com os modos práticos dele. Deus rejeitou o primeiro
homem e trouxe o Segundo. Cristo diante de Deus é a raiz e fonte
da vida e da nova responsabilidade para todos na nova criação;
ela é fundada sobre Ele. Assim, toda alma viva, ou está em Adão
como cabeça da velha criação ou em Cristo como Cabeça da
nova criação. Posição e responsabilidade encontram-se
relacionadas a um ou a Outro – a Adão ou a Cristo.

Senhor
O pensamento principal no uso desta palavra é “autoridade”, em
todos os assuntos concernentes ao Cristão. Se eu tenho uma
posição imutável “em Cristo”, tenho deveres e responsabilidades
correspondentes em relação a Ele como o “Senhor”. O senhorio
de Cristo está conectado com os relacionamentos mais próximos
e ternos da vida. Assim, o mandamento de se casar “contanto
que seja no Senhor” não implica que eu sou livre para me casar
com qualquer um que esteja “em Cristo” – isto é, meramente um
Cristão. Antes, na obediência ao Senhor e no reconhecimento
prático de Sua autoridade, todos os relacionamentos naturais
devem ser regulados de acordo com o que é devido a Ele. O
Senhorio de Cristo na assembleia Cristã, tanto quanto aos dons
espirituais (1 Co 12:3, 5), quanto também à figura da unidade da
Igreja, o único pão, é fortemente enfatizado (1 Co 10:21-28). É
também um título que expressa propriedade absoluta e universal.
(Compare Mateus 13:38, 44 com 2 Pedro 2 e Judas 8). Cristo, como
Homem, foi feito Senhor e Cristo. Jeová Ele sempre foi, mas como
Homem, todas as coisas são colocadas aos Seus pés; Ele foi feito
Senhor. Toda responsabilidade Cristã está relacionada com esse
título divino.

Jesus Cristo
Este título duplo é encontrado 8 vezes em 1 Pedro e uma vez em
sua segunda epístola. Em todas as ocorrências, é usado com



notável e impressionante precisão. Jesus, o Homem humilde e
humilhado na Terra, agora é o Homem glorificado nas alturas. O
pensamento é do que Ele foi para o que Ele é. Assim, o título
usado conecta Sua vergonha e Sua glória; Seus sofrimentos e
Suas glórias estão assim ligados. Essa parece ser a ideia geral na
ordem divina das palavras “Jesus Cristo”.

Cristo Jesus
João em sua epístola e em Apocalipse, e Judas em sua breve
epístola falam de “Jesus Cristo”, mas não de “Cristo Jesus”.
Pedro escreve “Cristo Jesus” duas vezes, e isso em sua segunda
epístola. Paulo raramente diz “Jesus Cristo”, seu título favorito é
“Cristo Jesus”. As glórias desses títulos divinos são traçadas de
modo interessante nos escritos dos apóstolos Paulo, Pedro e
João. Está claro na Escritura (e a experiência prova
completamente a verdade disso) que o caráter da conversão de
um homem se reflete claramente em sua caminhada, testemunho
e serviço. A conversão de Paulo é registrada em Atos 9, a de
Pedro em Lucas 5 e a de João em João 1. A maneira e o caráter
dessas conversões são tão diferentes quanto possível.
Pedro, atraído pela graça e convencido do pecado pela
manifestação do poder de Jesus, apegou-se a um Messias
terrenal, seguindo-O em Seu ministério entre as ovelhas perdidas
da casa de Israel e conformando-se ao seu Mestre, até mesmo na
morte. A pregação incisiva de Pedro sobre Jesus ressuscitado e
exaltado e, que por meio de Seu nome, se obtinha a remissão de
pecados, estava em plena harmonia com a cena de Lucas 5.
Jesus na Terra encheu os olhos e o coração de Pedro pela
maravilhosa demonstração de poder – o dom da milagrosa pesca;
então Jesus exaltado e ministrando o perdão dos pecados foi o
“dom” recebido em consequência de sua nova posição. Os
benefícios recebidos de Jesus na Terra (Lucas 5), do mesmo Jesus
ressuscitado e glorificado (Atos 2:38), e do Jesus que virá revelado
em Sua glória (1 Pedro 1:13) me parecem uma característica
marcante do ministério do apóstolo Judeu.



O primeiro conhecimento de Paulo do Homem “Cristo Jesus”
aconteceu na glória – com Cristo como o Homem ressuscitado
dentre os mortos, Cabeça sobre todas as coisas para a
assembleia, e a Quem e com Quem os santos estão eternamente
unidos. Isso se tornou a característica principal e marcante do
ministério de Paulo. Em contraste, João foi convertido à Pessoa do
Senhor – o Filho no seio do Pai e manifestado perante os homens,
na infinita perfeição de Seus caminhos como “Filho do Pai” e
“Cordeiro de Deus”.

Pedro, conhecendo Jesus na Terra, fala d’Ele como “Jesus Cristo”;
Paulo, conhecendo Cristo em glória, fala d'Ele como “Cristo
Jesus”; João conhecendo o Filho no seio do Pai, fala d'Ele como o
Filho que é “Jesus Cristo”. Assim, esses benditos títulos são
usados em exata correspondência com o ministério recebido, o
qual, por sua vez, reflete o caráter da conversão de cada apóstolo.
A individualidade está estampada nas benditas páginas da
inspiração, assim como também nos ministérios exercidos na
Igreja de Deus.

Senhor Jesus Cristo
Este é o título completo do Senhor. Ele será encontrado na
introdução das epístolas de Paulo, exceto na aos hebreus e 2
Timóteo. O título não é usado nas três epístolas de João; de fato, a
palavra “Senhor” não ocorre nas cartas de João. Se os
pensamentos que apresentamos sob cada título forem
considerados em conjunto, a ideia bíblica deste mais completo de
todos os títulos do Senhor será facilmente entendida.

Filho de Deus
Este é um título divino de glória pessoal. É de maneira plena
revelado somente nos escritos de João. Se Paulo nos fala de
segredos celestiais, João nos fala de mistérios divinos. Pedro nos
fala da glória e da graça d’Aquele que ressuscitou em conexão
com Judá em sua terra e em sua dispersão; Tiago escreve para as
doze tribos dispersas, reunidas em grupos em suas sinagogas e



apresenta a glória de Jesus Cristo como o grande poder
regulador em suas assembleias; Paulo revela as glórias do
Homem ressuscitado em conexão com a criação e a Igreja; João
revela uma glória mais profunda do que a que se relaciona a
Judá, Israel, a criação ou a Igreja, até a glória plena, divina e
Pessoal de Jesus Cristo – Filho de Deus – Filho do Pai. “Filho de
Deus” é Seu título de dignidade pessoal – um título e posição que
eram Seus em toda a eternidade. “Filho do Pai” é a bendita
expressão da íntima comunhão entre o Pai e o Filho nas eras
eternas que já passaram; enquanto “o Filho unigênito que está
no seio do Pai” declara a profundidade e a ternura do amor
divino, que eternamente permanece entre o Pai e o Filho. Temos
Filho de Deus em Sua dignidade e glória, Filho do Pai em um
relacionamento mais próximo e eterno, e “O Filho unigênito... no
seio do Pai”, Único no conhecimento dos segredos e amor do
seio divino. Que maravilhas se revelam no título “Filho” –
dignidade, relacionamento e amor!

Lucas conecta a filiação de Jesus com a encarnação (Lc 1:35),
Mateus com o chamado para fora do Egito (Mt 2:15), Marcos com
o ministério público do Senhor (Mc 1:1), mas João rastreia a filiação
de Jesus Cristo antes do início do tempo. Eternidade,
personalidade, divindade, igualdade divina e criação são
atribuídas Àquele que é o “Verbo” – o “Filho” – no breve espaço
de 39 palavras (João 1:1-3). Vemos o Filho de Deus com o pecador
no evangelho; temos o Filho do Pai com o santo na epístola de 1
João. No evangelho, não há data ou época como um ponto inicial;
Na epístola há uma data e uma época claramente marcadas. “No
princípio” é o evangelho; “desde o princípio” é a epístola.
O título mais pleno e magnífico – por ser distintamente moral e
pessoal – é o de Filho de Deus – “Filho do Deus vivo” – e é sobre
a glória de Sua Pessoa, divinamente revelada, que Cristo edifica
Sua assembleia. Este título grandioso e divino não é nem oficial
nem dispensacional. Paulo, de acordo com seu duplo ministério
(Cl 1:23-26 – JND), “imediatamente” pregou a Jesus, que Ele é o
Filho de Deus (Atos 9:20). A glória divina de Sua Pessoa forma o



terreno de todo o seu testemunho quanto ao evangelho e à Igreja.
A glória divina do Filho é necessária para o fundamento, bênção e
glória da Igreja; este é o grande tema das epístolas de Paulo. A
glória divina do Filho quanto à reunião, à bênção, ao caráter e à
semelhança moral da família na casa do Pai são os temas de
João, que ele próprio conhecia algo das intimidades do seio
divino.

Filho do Homem
Este título é usado mais de 100 vezes para Ezequiel e 3 vezes para
Daniel. Nunca é aplicado por outros ao Senhor Jesus; Ele sempre
usa esse título para Si mesmo. Parece ter sido um título em que
Ele particularmente apreciava. Ocorre apenas uma vez nas
epístolas, e essa como uma citação do Salmo 8 (Hb 2:6). Na
eternidade, a sós com o Pai, Suas delícias estavam com os filhos
dos homens, e no tempo, Ele tomou o título expressivo dessas
delícias, mais de 60 vezes. Assim como os dois profetas do Velho
Testamento mencionados, que encontraram sua esfera de
ministério fora de Israel, reconhecida e aprovada por Deus, Jesus
toma esse título em consequência de Sua rejeição como “o
Cristo” por Israel. Assim, os limites estreitos do Judaísmo são
ultrapassados e, em vez de uma glória preenchendo apenas a
terra de Emanuel, a cena se alarga, e o domínio do Filho do
Homem abrange os céus e a Terra. Em vez de uma glória que
margeia as costas da Judéia, a Terra inteira se torna iluminada
com Sua glória. Domínio e soberania universais são glórias que
dependem desse notável título. O julgamento do homem e
também a autoridade para executar tal julgamento são glórias do
Filho do Homem (João 5). Vida e poder para comunicar essa vida
se referem ao Seu título divino “Filho de Deus” (João 5), mas toda
a Terra, e até mesmo o universo, estão incluídos no domínio do
Filho do Homem.

Filho de Davi
Esse título Judaico é necessariamente dispensacional,
conectando-se à realeza e bênção dentro dos limites



circunscritos da Judéia.

Filho de Deus é um título divino; Filho do homem, um título
terrenal (não, é claro, quanto à sua fonte, mas quanto à sua
esfera); Filho de Davi, um título Judaico.

Resumo
Vamos agora resumir brevemente esses títulos:

Deus (Elohim): Poder e glória na criação.

Deus (Eloá): Um único Deus vivo e verdadeiro.
SENHOR DEUS: Relacionamentos como Criador.

SENHOR ou Jeová: Relacionamento moral.

Adonai: Senhor em conexão com aqueles que invocam Seu
nome.
Deus Todo-Poderoso: Todo-poderoso em graça para os santos
e em ira para com o mundo.

Deus Altíssimo: Título milenar.

Senhor de toda a Terra: Proprietário de toda a Terra.
Deus dos céus: Governo providencial sobre a Terra.

Pai: Titulo de relacionamento de Deus com Seus filhos.

Jesus: O nome pessoal do Senhor.
Cristo: O exaltado; nossa posição.

Senhor: Autoridade e Poder.
Jesus Cristo: O Humilhado que foi exaltado.

Cristo Jesus: O Glorificado, que um dia foi humilhado.

Senhor Jesus Cristo: O título completo do Senhor.
Filho de Deus: Título divino de glória pessoal.

Filho do Homem: Título de glória terrenal.



Filho de Davi: Título de glória Judaica.
Walter Scott – Bible Handbook (adaptado)



O Nome “Jesus”
 

Vamos considerar brevemente, mas com reverência, o
maravilhoso significado que reside no nome “Jesus”. É a forma
grega de Josué, que em si mesma é uma contração de Jeosué,
ou seja, “a ajuda de Jeová”. Esta palavra ocorre em Números 13:16,
na ocasião da mudança do nome de um dos doze espias, de
Oséias (ajuda) para Je-osué (a ajuda de Jeová). O nome “Jesus” foi
expressamente dado por ordem divina ao Senhor, e é Seu único
nome pessoal, sendo todos os outros, títulos; podemos então
certamente considerá-lo digno de nosso cuidadoso pensamento.

Jesus é Jeová
Podemos primeiro observar que, embora esse nome seja
eminentemente humano e dado a Cristo como Homem, ele
também O proclama como Deus sobre todos, bendito para
sempre. A primeira sílaba de Jeosué – “Je” ou “Jeo” – fala de
autoridade divina – o maravilhoso fato de que nosso Jesus é
Jeová, o “EU SOU”. Que transbordar de conforto e bênçãos
pertence ao conhecimento desse fato único, que Ele, que levou
Seu povo sobre asas de águias durante todos os dias antigos e os
trouxe a Si mesmo, é o nosso Jesus. Oh! Que conheçamos mais
das maravilhosas provisões contidas nesse nome. Esta primeira
sílaba nos fala de Sua Divindade eterna, de Seu relacionamento
de aliança, de seu grande poder, de seu amor cuidadoso; todas as
glórias, todas as virtudes vistas no Jeová de outrora; elas são
agora nossas em Jesus. Ela demanda nossa reverência; dá-nos
pensamentos elevados e adequados de Cristo como o Elevado e
Santo que habita a eternidade: Jesus, a ajuda ou salvação do
Senhor.

Jesus, o Homem
Esta segunda sílaba nos fala de Cristo como Homem; fala aos
nossos ouvidos de uma vida de paciente graça, uma morte



expiatória de sofrimentos infinitos; proclama-nos perdão e paz;
abre-nos as portas do céu e nos livra do inferno; faz brotar fontes
de gratidão e notas de louvor que jamais se calarão por toda a
eternidade. E observe que as duas sílabas estão unidas; “a ajuda”
é “a ajuda do Senhor”. Quão segura, então, quão divinamente
certa é a nossa salvação! Sobre que Rocha descansa o mais fraco
crente quando descansa em Jesus! Quando sua cabeça cansada
se reclina sobre esse nome e as feridas de seu coração
quebrantado são atadas aqui, ele está descansando no seio do
Elevado e Santo que habita a eternidade, e em Sua salvação está
sua confiança. Jesus, um nome tão desprezado entre os homens,
muitas vezes chamado “de Nazaré” em tom de escárnio, é, às
vezes, também usado levianamente pelo crente agora, mas
nunca por aquele que se assentou para contemplar suas
maravilhas e ouviu a revelação de sua majestade e fragrância, seu
profundo e elevado significado.

acaso seu coração não descansa ao meditar em Seu nome? Será
que você não encontra uma beleza neste nome familiar e tantas
vezes repetido, e que não encontra em nenhum outro? Seu
alcance é desde o mais elevado céu até a Terra, do trono à cruz,
desde a cruz de volta ao trono, de eternidade a eternidade. Ele
fala do “ontem” da cruz, do “hoje” da graça e do “eternamente”
da glória. Oh! Quão pouco nosso coração apreende o simples fato
de que esse nome nos repete: que nosso Salvador, nossa ajuda, é
o próprio “Jeová”.
Mas, embora o nome tenha um significado tão elevado e santo,
ainda era acessível para todos. O mendigo cego de Jericó era
bem-vindo a ele, em comum com todos os que, em todos os
momentos, têm uma necessidade que ele pode atender. É
notável, no entanto, que após a ressurreição, quando o mesmo
Jesus foi feito Senhor e Cristo, o nome é usado sozinho apenas
cerca de trinta vezes, em todas as outras ocasiões com o prefixo
“Senhor” ou algum outro título adicionado. Isso tem um
significado para nós; Cristo não é mais o Homem humilde,
desprezado e rejeitado. Nós nos regozijamos no fato de que Seus



sofrimentos acabaram e que no céu, finalmente, Ele agora tem o
Seu devido lugar, como em breve o terá também sobre a Terra, e
em conformidade com o Seu novo lugar na glória, o chamamos
de “Senhor Jesus”. Esse é o Seu título apropriado agora, embora
sem dúvida haja ocasiões em que o nome bendito possa, com
toda a reverência, ser usado sozinho.

Bible Student, 2:25



O Nome de Jesus – Seu Poder e Valor
 

É realmente edificante seguir as diversas virtudes do nome de
Jesus. Vamos nos referir apenas a algumas passagens.

1. Há salvação no nome de Jesus. “E em nenhum outro há
salvação, porque também debaixo do céu nenhum outro
nome há, dado entre os homens, pelo qual devamos ser
salvos” (At 4:12). A alma que confia no nome de Jesus recebe
toda a virtude salvadora que pertence a esse nome.

2. Há vida eterna no nome de Jesus. “Estes, porém, foram escritos
para que creiais que Jesus é o Cristo, o Filho de Deus, e para
que, crendo, tenhais vida em Seu nome” (Jo 20:31). A alma que
simplesmente confia no nome de Jesus se torna participante de
Sua vida, e essa vida nunca pode ser perdida, porque é eterna.

3. Há remissão de pecados por meio do nome de Jesus. “A este dão
testemunho todos os profetas, de que todos os que nele
creem receberão o perdão dos pecados pelo seu nome” (At
10:43). A alma que simplesmente confia no nome de Jesus é
perdoada, de acordo com o valor desse nome, no julgamento
de Deus. Aquele que vem a Deus em nome de Jesus recebe
todo o crédito, todo o valor e toda a virtude desse nome, não
importando o que ou quem ele seja; ele não poderia mais ser
rejeitado, assim como não pode ser rejeitado Aquele em cujo
nome ele vem. Se eu entrar em um banco com um cheque
assinado por um homem rico e digno de confiança, Eu entro
com toda a confiança que a riqueza e crédito desse homem
podem conceder. Não importa quem ou o que eu sou; Eu venho
em nome dele. Assim é com um pecador que vem a Deus em
nome de Jesus.

4. O nome de Jesus é o poder da oração. “E tudo quanto pedirdes
em Meu nome Eu o farei, para que o Pai seja glorificado no
Filho. Se pedirdes alguma coisa em Meu nome, Eu o farei” (Jo



14:13-14). O crente, vindo a Deus em nome de Jesus, não
poderia ser mais rejeitado assim como o próprio Jesus não
pode ser.

5. O nome de Jesus dá poder sobre Satanás e sobre todo tipo de
mal. “E estes sinais seguirão aos que crerem: em Meu nome,
expulsarão os demônios; falarão novas línguas; pegarão nas
serpentes; e, se beberem alguma coisa mortífera, não lhes
fará dano algum; e porão as mãos sobre os enfermos e os
curarão” (Mc 16:17-18) (veja também Atos 3:6; 16:18; Tiago 5:14).
Pode-se dizer que esse poder não está mais disponível. Eu
respondo que estamos apenas traçando, através do Novo
Testamento, o poder e o valor do nome de Jesus. Esse nome
tem poder nos céus, poder na Terra, poder sobre o Hades,
poder sobre anjos, poder sobre homens e poder sobre
demônios. Que a fé use esse nome precioso, incomparável,
poderoso e que prevalece sobre tudo.

6. A assembleia de Deus, onde quer que esteja, é reunida em nome
de Jesus. “Onde estiverem dois ou três reunidos em Meu nome,
aí estou Eu no meio deles” (Mt 18:20). Observe, ele não diz:
“Onde dois ou três se reúnem [ou se encontram]“. Os homens
podem se encontrar ou se reunir em qualquer terreno ou para
qualquer objeto que desejarem, mas o Espírito Santo reúne ao
nome do Senhor Jesus Cristo.

7. O nome de Jesus será objeto de adoração universal e eterna. “Por
isso, também Deus O exaltou soberanamente, e Lhe deu um
nome que é sobre todo o nome; Para que ao nome de Jesus se
dobre todo o joelho dos que estão nos céus, e na Terra, e
debaixo da terra” (Fp 2:9-10).

Que Deus, o Espírito Santo, possa revelar em nossa alma mais do
poder e valor do nome de Jesus, para que possamos conhecer
mais plenamente o que temos n'Ele e sermos capacitados a usar
Seu nome com mais santa confiança em todos os momentos, sob
todas as circunstâncias e para todos os fins.

Christian Truth, 21:29



O Nome Inefável
 

É evidente que a revelação que Deus teve o prazer de fazer de Si
mesmo é gradual e progressiva. Agora, os crentes andam na luz,
como Ele está na luz, mas em um dia anterior nuvens e trevas O
rodeavam, e necessariamente era assim, enquanto a justiça e o
juízo fossem a habitação do Seu trono. Porém, quando Cristo
consumou a obra da expiação, Deus pôde, com justiça, sair à
plena manifestação daquilo que Ele é, conforme revelado em
Cristo, no terreno da redenção. Deus é o mesmo em natureza e
atributos, tanto no Velho quanto no Novo Testamento, pois isso é
uma necessidade das perfeições de Seu Ser divino, ainda que
seja verdade que os aspectos sob os quais Ele é apresentado em
diferentes eras variam, e são esses aspectos que estão expressos
em Seus vários nomes.

A Trindade
Não foi senão no batismo de nosso bendito Senhor que toda a
verdade da Trindade se manifestou. Então Deus falou dos céus;
Seu amado Filho estava na Terra, e o Espírito Santo desceu e
habitou sobre o Filho. Mas agora que a revelação completa de
Deus foi feita, podemos voltar, como guiados e ensinados por Ele,
e descobrir muito do que antes não poderia ter sido entendido. O
significado latente das Escrituras do Velho Testamento só pode
ser apreendido quando se olha para elas a partir do brilho pleno
da luz do Cristianismo. Portanto, não há qualquer incongruência
ao afirmar que Deus escolheu a palavra especial “Elohim” para
expressar a verdade da Trindade. Lemos em Gênesis que Deus
criou os céus e a Terra, e no evangelho de João é dito do Verbo:
“Todas as coisas foram feitas por Ele, e sem Ele nada do que foi
feito se fez”. Consequentemente, sabemos que o Filho eterno
está incluído na palavra “Deus” em Gênesis, e aprendemos mais
sobre a glória da Pessoa de nosso Redentor.



El Shaddai
Deus Se fez conhecido sob outro título aos patriarcas. A primeira
menção disso é encontrada em Gênesis 17:1: “apareceu o
SENHOR a Abrão, e disse-lhe: Eu Sou o Deus Todo-Poderoso”
isto é, El Shaddai – Deus Todo-Poderoso. Diz-se que o significado
da palavra El é “força e onipotência” e alguns dizem que Shaddai
tem esse mesmo significado e outros preferem traduzi-la como
toda-suficiência ou autossuficiência. A combinação das duas
palavras significa atributos divinos, já que onipotência e
suficiência só podem ser encontradas em Deus. Quando a palavra
“Todo-Poderoso” fica sozinha em nossa tradução, geralmente
representa Shaddai. Existe uma bela combinação desse nome
com o de Jeová em 2 Coríntios 6:17-18: “Eu serei para vós Pai, e
vós sereis para Mim filhos e filhas, diz o Senhor Todo-Poderoso”.
O Deus que foi conhecido por Abraão como Shaddai e por Israel
como Jeová foi agora declarado como Pai nesse bendito
relacionamento no qual Ele introduziu Seu povo em associação
com Cristo.

E. Dennett (adaptado)



Pai Não é um Nome Dispensacional
 

“Mas nós não recebemos o espírito do mundo, mas o Espírito
que provém de Deus, para que pudéssemos conhecer o que
nos é dado gratuitamente por Deus” (1 Co 2:12). Todos os outros
nomes de Deus – Todo-Poderoso, Jeová, Altíssimo, Adonai – têm
a ver com este mundo, e Deus brilha apenas através da nuvem.
Mas o Pai é visto no Filho; isto não é algo dispensacional – é o Sol
rompendo através desses nomes e Deus sendo conhecido em
Seus caminhos de perfeita graça, Ele próprio sendo conhecido.
Cristo, o Filho unigênito, O declarou – que bênção! – e nos trouxe
ao Seu próprio lugar com o Pai, em breve na própria glória. Nesse
nome de “Pai santo”, somos mantidos, e é isso o que devemos
procurar – andar de acordo com este lugar como filhos amados.
Que possamos nos lembrar que estamos colocados em Cristo
diante de Deus – isto é, perfeito – mas, se assim for, Ele está em
nós, e estamos colocados diante do mundo para representá-Lo
(veja João 14 e Romanos 8). E para fazer isso, “todos nós
recebemos também da Sua plenitude”.

J. N. Darby



Os Nomes Dispensacionais
Desaparecem

 

No estado eterno, todos os nomes dispensacionais de Deus
desaparecem. Será apenas “Deus” e “homens”. Não há mais
nada a ouvir sobre “nações”; nada resta de países e reinos
separados, de tribos ou línguas. É o estado eterno, e Apocalipse
21 é a descrição mais completa desse estado fornecida na Bíblia.
Mas 1 Coríntios 15:24-28 revela uma grande verdade não
mencionada aqui, embora bastante consistente com ela, de que,
assim como Cristo recebeu o reino milenar como Homem, Ele o
entregará quando o objetivo houver sido cumprido. Seus direitos
como Deus permanecem imutáveis.

W. Kelly



Junte Todos os Gloriosos Nomes
 

“Disseram, portanto, a Ele: Quem és Tu? E Jesus lhes disse:
Totalmente aquilo o que também vos falei”

João 8:25 – JND
 

Junte todos os nomes gloriosos
De sabedoria, amor e poder,

Que os mortais já conheceram,
Que os anjos já carregaram;

Todos são insignificantes demais para expressar Seu valor,
Insignificantes demais para proclamar o Salvador.

 
Grande Profeta de nosso Deus!

Nossa língua deve bendizer Teu nome,
Por Quem a alegre notícia

Da salvação gratuita chegou;
A alegre notícia dos pecados perdoados,
Do inferno subjugado, da paz com o céu.

 
Tu és nosso Conselheiro,

Nosso Modelo e nosso Guia,
E Tu és nosso Pastor;

Ah! mantém-nos perto de Ti;
Não deixes que nossos pés jamais se desviem,

Para vagar pelo caminho tortuoso.
 

Amamos a voz do Pastor:
Seus olhos vigilantes guardarão

Nossa alma peregrina entre
As milhares de ovelhas de Deus;

Ele alimenta Seu rebanho, Ele chama-as por seu nome,
E guia suavemente os tenros cordeiros.

 



I. Watts, Hinário Little Flock, Hino 228



Para que ao nome de Jesus se dobre
todo o joelho dos que estão nos céus,
e na Terra, e debaixo da terra, E toda a
língua confesse que Jesus Cristo é o

Senhor, para glória de Deus Pai.
Filipenses 2:10-11

 


	Nomes Dispensacionais de Deus
	Nomes e Títulos Divinos
	Deus (Elohim)
	Deus (Eloá)
	SENHOR (Jeová) Deus
	SENHOR ou Jeová
	Adonai
	Todo Poderoso Deus
	Deus Altíssimo
	Senhor de toda a Terra
	Deus dos céus
	Pai
	Jesus
	Cristo
	Senhor
	Jesus Cristo
	Cristo Jesus
	Senhor Jesus Cristo
	Filho de Deus
	Filho do Homem
	Filho de Davi
	Resumo

	O Nome “Jesus”
	Jesus é Jeová
	Jesus, o Homem

	O Nome de Jesus – Seu Poder e Valor
	O Nome Inefável
	A Trindade
	El Shaddai

	Pai Não é um Nome Dispensacional
	Os Nomes Dispensacionais Desaparecem
	Junte Todos os Gloriosos Nomes

