()
C

P j ] ‘

~

L@g‘i' AC

€L ¢




Pequenas Exposicoes e Meditacoes
Espirituais

John Gifford Bellett



Titulo do original em inglés:
Brief Expositions and Spiritual Meditations - J. G. Bellett
Primeira edicao em portugués - Outubro de 2025

Originalmente publicado por:
BIBLE TRUTH PUBLISHERS

59 Industrial Road, Addison, IL 60101
Estados Unidos da América

Traduzido, publicado e distribuido no Brasil com autorizacao dos editores da
versao original em lingua inglesa por ASSOCIACAO VERDADES VIVAS, uma
associacao sem fins lucrativos, cujo objetivo € divulgar o evangelho e a sa
doutrina de nosso Senhor Jesus Cristo.

Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br

Abreviaturas utilizadas:

ACF - Joao Ferreira de Almeida - Corrigida Fiel - SBTB - 1994

ARC - Joao Ferreira de Almeida - Revista e Corrigida - SBB 1995
ARA - Joao Ferreira de Almeida - Revista e Atualizada - SBB 1993
TB - Traducao Brasileira - 1917

AIBB - Joao Ferreira de Almeida - Imprensa Biblica Brasileira - 1967
JND - Tradugao Inglesa de John Nelson Darby

KJV - Traducao Inglesa King James

Todas as citacdes das Escrituras sao da versao ACF, a ndo ser que outra esteja
indicada.
Qualquer sugestao de corregao sera bem-vinda.


https://bibletruthpublishers.com/john-gifford-bellett-jgb/the-evangelists-meditations-on-the-four-gospels/j-g-bellett/lub6-14985
https://www.verdadesvivas.com.br/
mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br?subject=Revista%20O%20Cristao

Pequenas Exposicoes e Meditacoes
Espirituais
J. G. Bellett
Parte 1/4

Conquistadores

Quando observamos um pouco os diferentes agentes do mal e
dos enganos exibidos no livro do Apocalipse, nos perguntamos
como € que alguma alma escapara. E entao, quando nos
lembramos de que, embora esses agentes ainda nao tenham se
manifestado, as energias que hao de anima-los e usa-los ja estao
espalhadas e em acao, e todas operando agora em misterio, se
nao em formas reveladas, ficamos atéonitos com a visao que
temos do conflito em que estamos engajados.

Havera "o dragao” e sua ‘grande ira" - a "besta’ e seu ‘falso
profeta” — as “ras’ - "Babilonia”, “os reis da Terra” - e "toda a Terra’
se maravilhando "apos a besta’,

Que agentes tremendos na obra do engano, das trevas e do
sangue! Que fortes tentacdes e que dificuldades aterradoras
assolarao entao o caminho dos santos peregrinos! Quem resistira?
Quem encontrara um caminho seguro em meio a essa sucessao
de obstaculos? Quem descobrira o caminho da vida e da luz em
meio a todas essas trevas cada vez mais densas e avassaladoras?

E, no entanto, agora temos que tratar com cada aspecto desta
cena terrivel, com cada membro deste grande sistema de sutileza
e forca, no mistério ou espirito dele; embora, é claro, algumas
partes dele possam estar mais em atividade real do que outras.
Mas € nosso dever ainda, e sempre, reconhecer o dragao e sua
ira, a besta e as ras, a Babildnia, os reis da Terra e o mundo



enganado por sinais e adoracao infiéis ou idolatras - reconhecer
cada um e todos eles no mistério, ou na energia oculta, de sua

atuacao.! (veja o grego de 2 Tessalonicenses 2).

O campo de conflito assim exposto € realmente muito serio. Mas,
a medida que este mesmo livro se revela para nos, temos, ao
mesmo tempo, que reconhecer a melhor regiao, isto €, a celestial,
onde obtemos objetivos completamente diferentes, e todos,
posso dizer, para nos.

O profeta de Deus em Patmos passa, em visao, com grande
facilidade e rapidez da Terra para o céu, € do céu para a Terra. As
duas regides estao alternadamente diante dele, e ele vé a acao
em cada uma delas. Mas a passagem ¢ feita com facilidade e

rapidez.?

Nos capitulos 4-5, ele esta a vista do ceu. Assim, na abertura dos
selos, no capitulo 6, passando, porem, imediatamente a ver os
resultados desses selos abertos na Terra: assim, hovamente no
capitulo 8, o encontramos em visao de ambas as regioes; e, da
mesma forma, posso dizer, em todo o livro. Ele ouve a musica e as
conferéncias no ceu, o éxtase e as esperancas ali; e entao,
novamente, ele se encontra em meio ao orgulho incredulo, a
confusao e a todas as obras de principios apostatas, que
conferem o carater a cena na Terra. Ele passa da exultante festa
de casamento no ceu para o terrivel julgamento do Cavaleiro no
cavalo branco sobre toda a iniquidade confederada da Terra.

Vemos algo disso no inicio de Jo. La estamos, em visao, tanto no
ceu quanto na Terra, como num piscar de olhos. O mesmo ocorre
no momento do martirio de Estévao. Quao proximas uma da outra
estao as duas regides apresentadas a nos (a da visao e a da fé, ou
a da Terra e a do ceu), embora tao diferentes entre si! (Atos 7).

Acaso nao é tarefa da alma agir ainda assim? Ha duas regides - a
da fé e a da visao: e a alma deve passar rapida e frequentemente
para a regiao da fé. Se Jo tivesse visitado o céu dessa forma, e



ouvido e visto a agao ali, estaria pronto para as provagoes e
tristezas que o aguardavam na Terra.

Pouco se sabe sobre isso, de fato, mas a alma cobica o poder de
seguir Joao no Apocalipse, passando, como vemos, facil e
rapidamente da Terra para O Ccéu e vice-versa, € sempre
preparada, posso dizer, sem espanto, para as mudancas de
cenario.

Mas, alem disso, para o encorajamento de Nnosso coracao,
observo duas vitdrias alcancadas no progresso deste livro: uma
sobre o acusador (cap. 12:11) € outra sobre a besta (cap. 15:2).

O acusador foi derrotado por um certo exército de martires, e as
armas de sua luta vitoriosa estao penduradas diante de nos; pois
nos € dito que eles venceram pelo “sangue do Cordeiro”, pela
“palavra de seu testemunho” e por “nao amarem suas vidas até
a morte”. Essas tinham sido suas armaduras em conflito com o
acusador.

Se o acusador subisse, como no caso de Jo, a presenca de Deus
com acusacdes contra eles, eles o enfrentariam com “o sangue
do Cordeiro”. Eles alegariam o sacrificio do proprio Cordeiro de
Deus, de acordo com o testemunho de Deus a respeito dele. E a
acusacao de que “pele por pele, tudo o que o homem tem dara
pela sua vida"”, eles entregavam a propria vida a morte em

resposta.’

Aqui estava a vitoria deles, e tais eram as armas que a havia
alcancado. O ceu poderia ocupar-se em celebrar essa vitoria.
Jesus estava em pé quando Estévao foi martirizado? Facil, entao,
para o ceu se dedicar a recordar com regozijo essas conquistas
desse grupo de matrtires.

Mas, novamente, temos outra vitoria celebrada no capitulo 15. Ela
foi obtida sobre a besta, assim como a outra foi conquistada sobre
o acusador.



Os conquistadores aqui sao como Israel no Mar Vermelho em
Exodo 15. E assim como naquele cantico de Israel, também aqui
neste cantico de triunfo aprendemos o carater da verdade
anterior e como 0s conquistadores venceram,

Moisés e a congregacao relembram o fato de que uma vitoria
havia sido conquistada. Mas, mais do que isso, relembram como
ela havia sido conquistada. Cantam sobre o cavalo e seu cavaleiro
sendo lancados ao mar, sobre Jeova, como um Guerreiro,
lancando Seus inimigos nas aguas impetuosas, sobre as
profundezas que cobriam os inimigos. E deixam claro que o
proprio Israel nao havia lutado, mas que Jeova havia tornado a
batalha inteiramente Sua.

Assim, o estilo da vitdria, seu instrumento e forca, sao
proclamados neste cantico, assim como o fato da vitoria. E julgo
da mesma forma faz o cantico de Apocalipse 15.

Todo 0 mundo se maravilhou com a besta, e esse
maravilhamento levou a adoracao - ou melhor, isso foi a propria
adoracao (Apocalipse 13). Seu poder parecia tao grande, sua
historia tao maravilhosa, que todo o mundo se maravilhou e
adorou, exceto (como posso dizer) este grupo de conquistadores
que pagou com a vida o preco de sua fé em Deus e fidelidade a

Jesus.4

Mas o cantico, como eu disse, expressa, a meu ver, as armas que
eles usaram naquele dia de batalha. E estas eram que esses
martires admiravam e adoravam “o Senhor Deus Todo-
Poderoso”, enquanto o mundo ao seu redor se maravilhava e
adorava a besta. O mundo se maravilhava com a grandeza da
besta e a maravilha de sua historia; mas eles estavam em santa
admiracao e adoracao pelo Senhor e pela maravilha de Suas
obras (veja Apocalipse 15:3). E enquanto todos ao redor temiam a
besta que poderia e mataria seus corpos, eles viviam somente no



temor de Deus, dando ouvidos a voz do anjo que falara de Seu
julgamento vindouro (veja Apocalipse 14.7, 15.4).

Assim, este belo, porém curto, cantico narra a maneira como a
vitéria foi alcancada, ou as armas que a realizaram, como o
cantico de Israel no Mar Vermelho ja havia feito antes. Posso notar
uma diferenca nas batalhas, embora os canticos sejam os
mesmos. Aquela no Mar Vermelho foi travada somente por Jeova
em favor de Israel, esta com a besta foi travada pelo Senhor em
Seus santos.

Mas, aléem disso. Eu poderia estender esse pensamento as vitorias
no livro do Apocalipse e dizer, de modo geral, que do comego ao
fim este € o livro das vitorias.

Ele contempla corrupgao ou apostasia - mal na Igreja e no
cenario exterior; ou primeiro entre os casticais e depois na Terra
ou no mundo.

Mas a corrupcao ou a apostasia ocasionam lutas ou conflitos por
parte dos santos; e, consequentemente, os santos neste livro sao
tratados ou contemplados como conquistadores; aqueles que
estiveram em conflito por causa da corrupc¢ao e sairam vitoriosos.

Eles sao formalmente considerados nesse carater neste livro.
Assim, € como vencedores que o Espirito Se dirige a eles em
cada uma das cartas as Igrejas. “Aquele que vencer” ¢ a
expressao usada em cada uma delas; porque em cada igreja se
contempla uma luta ou conflito, por causa da corrupcao interior,
ou pelo perigo e inimizade exterior (Ap 2-3).

E sugiro que as coroas de Apocalipse 15 sao mais formalmente as
coroas dos vencedores do que dos reis (veja cap. 3:11), COMo se
vissemos 0s “vencedores” do capitulo anterior entronizados no
capitulo 4.

Podemos dizer que, na avaliagao divina, quase nao ha diferenca;
pois O reino é tomado por aqueles que ja estiveram em conflito
antes (veja Lucas 22:28-29; Mateus 20:28; 1 Corintios 925, 2



Timoteo 2:12). O Senhor, nos dias de Sua carne, conquistou uma
sucessao de vitorias sobre Satanas (Mateus 4), sobre o mundo
(Joao 16:33), sobre o pecado e seu julgamento (Mateus 27.51),
sobre a morte e o sepulcro (Joao 20:6-7). Esta Terra tem sido o
cenario dessas vitorias, o evangelho as anuncia e a fé as aceita.

Assim, na cena seguinte (Apocalipse 5), o Senhor Jesus é
reconhecido como um Conquistador. Nesse carater Ele toma o
livro. A palavra “prevaleceu” (KJV) € a palavra comum para
‘vencer’, “o Leao.. venceu”. Entao, no decorrer do livro, vemos
duas vitorias celebradas no céu, uma obtida sobre o acusador
(Apocalipse 12) e outra sobre a besta (Apocalipse 15), como ja
observei. Entao, na Terra, vemos a vitoria alcancada, vitoria sobre a
inimizade final e concentrada e a forgca e o orgulho apodstata de

todo o mundo (Apocalipse 17:14; 19:11-21).

E ainda mais, pois pergunto: acaso a primeira ressurreicao nao e
contemplada como uma ressurreicao de vencedores? Nao € um
reinado de vencedores que vemos em Apocalipse 20:4? E assim
para sempre, para a heranca de todas as coisas, depois que esta
estiver nas maos dos vencedores (Apocalipse 21.7).

Posso perguntar a minha propria alma qual a medida ou o carater
de vitoria que marca o meu caminho? Posso indagar isso a mim
mesmo? Sera que eu sei 0 que € o conflito por causa da
COrrupcao e o que € a vitoria da separacao dela?

Quanto mais vencedores somos, mais estamos moralmente
habilitados a sermos leitores do livro do Apocalipse. Joao, posso
dizer, foi um vencedor no primeiro capitulo, pois foi martir ou
confessor na llha de Patmos, “irmao, e companheiro na aflicao, e
ho reino, e paciéncia de Jesus Cristo”, e nesse carater ele recebe
a revelagcao que lhe € comunicada. E sugiro novamente que ela
chega a ele vinda de um Vencedor, porque lhe vem de “Jesus
Cristo” no carater (entre outros) de “a fiel Testemunha”, o carater
no qual Ele venceu o mundo (veja 1 Timoteo 6:13; veja tambeéem
Joao 16:33; Apocalipse 3:21).



De fato, as quatro ideias principais do livro parecem ser
corrupgao, conflito, vitdria e reino, com o julgamento de Deus em
exercicio do comecgo ao fim.

O livro pressupode, por assim dizer, que aqueles que tém provado
a graca do Salvador devem permanecer na rejeicao do Salvador.
Isso pode conferir ao livro um carater um tanto forte para nosso
timido coracao; mas € apropriado que o volume de Deus se
encerre com tal capitulo, se assim posso chama-lo. Porque a
béncao da criatura nao foi o unico objetivo na criacao, nem o € na
redencao. Sua propria gloria foi proposta, bem como o bem de
Suas criaturas. E € para Sua gloria julgar um mundo réprobo e
impenitente; e Seu povo O glorifica tomando parte com Ele nesse
julgamento; e eles julgam o mundo agora em fraqueza,
contradizendo o curso dele, mesmo com o risco de bens,
liberdades e vidas, como em breve o julgarao com poder, quando
assentados em seus tronos na regeneracao.

O volume entao se encerra como comegou, para a Sua propria
gloria, e claro, de uma maneira diferente, isto €, no julgamento de
todos o0s principios apostatas do mundo em sua condicao
amadurecida. E € justamente esperado que os santos estejam ao
Seu lado nessa acao. Este € o seu lugar e carater neste livro. A
presente era € uma periodo de facil profissao de fé, e a forca e a
devocao do martir que se encontram neste livio nao sao o
elemento comum. O, que a fé e o amor o alcancem! - que
estejam ao lado de um Jesus rejeitado contra o mundo!

Mas mais do que isso: o livro contempla os santos como
herdeiros, bem como conquistadores. A expectativa e o desejo de
tomar possessao e dominio da Terra ocupam a mente de Cristo e
dos santos do comeco ao fim. De forma adequada ou necessaria,
porque o livro selado € o livro da heranga, e esse livro rege a agao
desde entao até o fim; e eu pergunto: acaso a atitude dos santos
agora nao € bem diferente daquela no Apocalipse? Eles agora
estao a “esperar dos céus a Seu Filho"” (1 Tessalonicenses 1); no



Apocalipse, eles estao esperando para reinar na Terra, isto e,
agora eles estao na Terra, mas entao estarao no ceu.

No inicio da parte profética de Apocalipse 4, vemos o arco, o sinal
da seguranga da Terra, ao redor do trono no ceu. E Aquele que
esta assentado no trono esta revestido de Sua gloria como
Criador, para o prazer de Quem todas as coisas foram criadas.
Estamos, portanto, em espirito, em Génesis 1.

Em Apocalipse 5, o livro da heranca da Terra passa para as maos
do Cordeiro, e todos se regozijam. Estamos, portanto, em espirito,
em Génesis 2, onde o proprio Senhor Deus e todas as criaturas
reconheceram o dominio de Adao: o Senhor Deus, conferindo-o a
ele, e as criaturas, submetendo-se a ele.

Os julgamentos sob os selos e sob as trombetas, os precursores
necessarios do reino, entao seguem seu curso; € no capitulo 10 o
Senhor Jesus, como 0 Anjo poderoso, triunfa no momento que se
aproxima da heranca e do dominio sobre a Terra e o mar; e, em
Apocalipse 11, os santos no céu fazem o mesmo.

A voz ouvida no céu em Apocalipse 12, e o cantico dos harpistas
vitoriosos em Apocalipse 15, expressam igualmente regozijo pela
perspectiva do reino. “Agora é chegado.. o reino do nosso Deus,
e o poder do Seu Cristo”, diz a voz no ceu. “todas as nagoes
virao, e se prostrarao diante de Ti", cantam os harpistas.

Entao, em Apocalipse 19, 0 regozijo nho céu € este: aquela que
corrompia a Terra foi julgada; e a voz ali (como de muitas aguas e
poderosos trovoes) profere: “Aleluia! pois ja o Senhor Deus Todo-
Poderoso reina”. E o ato que torna a Terra propriedade do Senhor
acontece.

Em Apocalipse 20, a primeira ressurreicao € mencionada como
tendo o propodsito especifico de trazer ou manifestar o reino.
Falando dos ressuscitados, o profeta diz. eles “viveram, e
reinaram com Cristo durante mil anos”.



E como o livro se encerra? Nao com uma descricao da Igreja nos
lugares ocultos do ceu, como a casa do Pai, mas com uma visao
da Igreja nos céus manifestados, a sede de poder ou governo,
diante da luz da qual os reis trarao sua gloria e honra, e de onde
sairao as aguas do rio e as folhas da arvore para a cura das
nacoes. E esta € uma tal visao dos lugares celestiais como
convem a Terra nos dias do reino; e dos servos de Deus e do
Cordeiro, que estao la, € dito no final, “e reinarao para todo o
sempre”. Este € o livro do reino mais do que da Igreja. O destino
celestial da Igreja esta assegurado, como em Apocalipse 4, mas o
reino no final € alcancado por meio de julgamentos.



A Fé do Filho de Deus

Ha um carater de verdade na Epistola aos Galatas, muito oportuna
neste tempo presente e muito fortalecedora para a alma em
todos os tempos.

Ela nos ensina a saber que a religiao da fe, € a religiao da
confianca pessoal imediata em Cristo. Uma verdade que &, repito,
oportuna em dias como os atuais; quando as provisoes e
reivindicagcdes de certas formas eclesiasticas terrenais e um
sistema de ordenancas, sugeridos pela mente religiosa e carnal,
sao abundantes e fascinantes. Aprender, em todos os tempos,
que nossa alma deve ter sua ocupacao imediata com Cristo e
reconfortante e assegurador. Ouvir isso hovamente, em um tempo
COMoO O presente, € necessario.

O apostolo € muito fervoroso nesta epistola, de forma natural e
apropriada, como todos nos deveriamos ser, como todos nos
precisamos ser, quando alguma possessao corretamente
valorizada € invadida, quando alguma porcao preciosa da
verdade, a mais preciosa de todas as possessoes, € adulterada.

Nesta epistola, em primeiro lugar, como no inicio, 0 apostolo nos
faz saber, com grande forca e clareza, que ele havia recebido seu
apostolado diretamente de Deus; nao apenas sua comissao ou
seu oficio, mas também suas instrucdes; aquilo que ele tinha para
ministrar e testemunhar, bem como sua nomeagao e ministerio
em si. Ele era um apostolo diretamente de Deus Pai e do Senhor
Jesus Cristo; e 0 que ele sabia e ensinava, ele obtinha por
revelacao direta e imediata.

E, em conexao com isso, ele nos diz que, assim como Deus havia
tratado imediatamente com ele, ele, em resposta a confianca,
tratou imediatamente com Deus. Pois, tendo recebido a
revelacao, tendo o Filho revelado nele, ele imediatamente se
absteve de consultar carne e sangue. Ele nao subiu a Jerusalem,



para aqueles que eram apostolos antes dele, mas desceu para a
Arabia, carregando, por assim dizer, seu tesouro consigo; nao
buscando aperfeicoa-lo, mas como alguem que estava satisfeito
com ele exatamente como era, isto €, com o Cristo que agora lhe
havia sido dado.

E, aqui, permitam-me dizer, isso nos traz a mente o Evangelho de
Joao, pois ele nos da, antes deste tempo de Paulo, exemplo apos
exemplo da alma encontrando sua satisfacao em Cristo. Cada um
que foi vivificado ali ilustra isso. André, Pedro, Filipe e Natanael -
no primeiro capitulo, depois a samaritana e seus companheiros
em Sicar, e entao a adultera convicta e o mendigo excluido -
todos eles nos dizem, em linguagem que nao pode ser
confundida, que encontraram satisfacao em Cristo, que tendo
estado a sos com Ele em seus pecados, agora eram
independentes - tendo um contato pessoal e imediato com Ele
como o Salvador, nao buscaram outro lugar. A Arabia servira para
eles tao bem quanto Jerusaléem, assim como na experiéncia de
Paulo em Galatas. Eles nunca parecem consultar a carne e
sangue. As ordenancas nao sao, em medida alguma, sua
conflanca. A alma deles esta provando que a fé € o principio que
coloca os pecadores em contato imediato com Cristo e 0os tornam
independentes de tudo o que o homem pode fazer por eles.

Quao indizivelmente abencoado € ver tal estado de espirito
ilustrado em qualquer companheiro pecador, em homens “sujeito
as mesmas paixoes que noés”, mesmas corrupcoes, mesmo
estado de culpa e condenacao. Tais coisas certamente foram
escritas para o nosso aprendizado, para que, pelo conforto dessas
Escrituras, tenhamos seguranca e liberdade.

E o que é assim ilustrado no Evangelho de Joao em exemplos
Vivos para nosso conforto, € ensinado e imposto a nos nesta
fervorosa Epistola de Paulo aos Galatas. Tendo mostrado as
igrejas da Galacia o carater de seu apostolado, como ele recebeu
tanto sua comissao quanto suas instrucoes diretamente de Deus,
e nao era devedor por nada a carne e ao sangue, a Jerusalem, a



cidade das solenidades, ou agqueles que foram apostolos antes
dele; e tendo revelado, por assim dizer, seu proprio espirito a eles,
dizendo-lhes que a vida que ele agora vivia era pela fé no Filho
de Deus, ele comecga a desafia-los; pois eles nao estavam nesse
estado de espirito.

Ele os chama de “insensatos” e lhes diz que foram “fascinados”
Pois como poderia ele deixar de detectar a acao de Satanas no
fato de terem sido afastados do lugar onde o Espirito e a verdade,
a cruz de Cristo e a fé os haviam colocado de uma vez por todas?
Mas entao ele raciocina com eles, argumenta o assunto e
convoca suas testemunhas. Ele os faz juizes deles mesmos,
apelando para o primeiro estado deles. “Recebestes o Espirito
pelas obras da lei ou pela pregacao da fé?” Ele cita Abrado
como prova de que um pecador tinha um relacionamento pessoal
imediato com Cristo e, pela fé, encontrava justificacao. E ele
relembra o carater do evangelho que havia sido pregado a
Abradao, como ele falava de Cristo, do pecador e da béncdo sendo
colocados juntos e a sos. “Todas as hagoes serao benditas em ti
(a semente de Abraao, que ¢ Cristo)". Evangelho precioso! Cristo, o
pecador e a béncdo unidos em um so feixe.

E ele continua confirmando e estabelecendo isso, ensinando-lhes
como Cristo levou sobre Si a maldicao e, portanto, certamente
tinha o direito de conceder a béncao.

Certamente, essas sao testemunhas que podem ser bem
recebidas, como prova do carater divino da religiao da fé, que € a
conflanca imediata do pecador em Cristo.

Mas entao, ele realiza outros servigcos nesta mesma causa. Ele
prossegue nos contando as coisas gloriosas que a fé opera e
realiza em nos e por nos. “Mas, depois que veio a fé”, ele nos diz
em Galatas 3:25-27, “ja nao estamos debaixo de aio. Porque
todos sois filhos de Deus pela fé em Cristo Jesus. Porque todos
quantos fostes batizados em Cristo ja vos revestistes de Cristo”.
Aqui estao preciosas obras de fé! Ela dispensa o aio; traz a alma a
Deus como a um pai, € entao reveste o crente com o valor de



Cristo aos olhos e a aceitacao de Deus. E “Deus enviou aos
vossos coragoes o Espirito de Seu Filho, que clama: Aba, Pai”
(Galatas 4:6). E fomos redimidos de “debaixo da lei” (Galatas 4:5).
Pode-se conceber um sentido mais pleno e perfeito de um
relacionamento imediato entre Cristo e a alma do que o expresso
e declarado por tais afirmacoes? Fomos tirados de debaixo da lei
— 0 aio e, com ele, tutores e governadores se foram; somos filhos
em casa, na casa do Pai, e temos os direitos e a mente do proprio
Primogénito investidos sobre nos e transmitidos a nos! Pode
alguma condicao de alma demonstrar de forma mais abencoada
nossa independéncia dos recursos de uma religiao de
ordenancas e a conexao pessoal e imediata do pobre pecador
com o proprio Cristo?

Mas Paulo encontra as igrejas na Galacia em um estado de
afastamento. Elas haviam se voltado novamente para
“rudimentos fracos e pobres” Estavam guardando “dias, e
meses, e tempos e anos”. Era quase um retorno a sua antiga
idolatria, como ele solenemente lhes sugere, servindo “aos que
por natureza nao sao deuses”, como vinham fazendo nos dias de
sua ignorancia paga do verdadeiro Deus (Galatas 4:8). Em que
conexao ele coloca aqui o Cristianismo meramente formal e que
observa ordenancas impostas? Isso nao € solene? Nao foi o
suficiente para alarma-lo? E nao € assim? “Receio de vos”, diz ele
aos galatas nesse estado, “que nao haja trabalhado em vao para
convosco”.

Mas, sendo homem de Deus, gracioso, paciente e arduo
trabalhador, segundo a obra dAquele que operava
poderosamente nele, consente em trabalhar novamente - sim,
mais poderosamente do que nunca - para sofrer as dores de
parto, para os dar a luz novamente. Mas tudo isso foi apenas para
este fim: que Cristo pudesse ser formado neles; nada menos, nada
mais, nada diferente disto. Ele ansiava pela restauracao da alma
neles, e isso era: que eles e Cristo pudessem ser imediatamente
reunidos de novo; que a fé pudesse ser reavivada neles - a
religiao simples, sincera e abencoada da confilanca pessoal e



direta em Deus em Cristo Jesus; que, assim como nele mesmo, o
Filho pudesse ser revelado neles; que, recuperando Cristo na
alma deles, pudessem provar que nao precisavam de mais nada.

Como é edificante tracar o caminho de tal espirito sob a conducao
do Espirito Santo! Como é reconfortante ver o proposito de Deus,
por meio de tal ministério, para com as almas dos pobres
pecadores! Como isso nos permite aprender o que € o
Cristianismo na avaliacao do proprio Deus! Passar a observancia
de dias e tempos, o retorno as ordenancas, € destrutivo para esta
religiao; € o mundo. “Por que vos sujeitais ainda a ordenangas,
como se vivésseis nho mundo?” (AIBB), como diz o mesmo
apostolo em outro lugar. Conflanca nas ordenancas nao € fé em
Cristo. E a religido da natureza, da carne e do sangue; é do
homem, e nao de Deus.

E certamente carregam em seu rastro as paixdes do homem. A
religiago do homem deixa o homem como o encontrou - na
verdade, acalenta e cultiva as corrupcoes do homem. Isso se
manifestou em Ismael nos primeiros dias - nao, em Caim antes
dele - mas em Ismael, como o apostolo continua a mostrar nesta
mesma epistola. E ele declara que era entao, em seus dias, o
mesmo, e geracdes de Cristianismo formalmente corrupto na
historia da Cristandade, as prisoes da Italia alguns anos atras, e as
prisdes da Espanha ainda mais tarde, declaram o mesmo. “como
entao aquele que era gerado segundo a carne perseguia o que
o era segundo o Espirito, assim & também agora”. A religiao do
homem, repito, nao o cura; ele € deixado por ela como presa das
sutilezas e da violéncia de sua natureza, cativo ainda da antiga
serpente, que tem sido mentirosa e homicida desde o principio.

O decreto, no entanto, foi pronunciado. Foi entregue nos dias de
Isaque e Ismael, de Abraao e Sara; e repetido e selado nhovamente
pelo proprio Espirito nos dias do apostolo Paulo; e devemos
recebé-lo como estabelecido para sempre. E este: “Langa fora a
escrava e seu filho"” (Galatas 4.30).



Que consolo ter esta importantissima questao entre Deus e o
homem resolvidal E, de acordo com esse consolo, ouvimos esta
palavra adicional: “Estai, pois, firmes na liberdade com que
Cristo nos libertou, e nao torneis a colocar-vos debaixo do jugo
da servidao” (Galatas 5:1).

Tudo, certamente, € de uma so e da mesma natureza. O Espirito
Santo, por meio do apostolo, esta preparando o principio, o
grande principio orientador e ordenador da religido divina. E a fé;
€ a conflanca pessoal e imediata do pecador em Cristo; € a alma
encontrando satisfacao n'Ele e naquilo que Ele fez por ela; e
numa religiao como esta, o pecador, na possessao desta fé, &
colocado, como posso expressar, ao lado da gloria. O apostolo
rapidamente nos diz isso, apos nos ordenar a permanecer firmes
na liberdade do evangelho, pois acrescenta: “Porque nés, pelo
Espirito, sob o principio de fé, aguardamos a esperanca da
justica” (Galatas 5:5 — JND). Esta esperanca € a gloria que ha de
ser revelada - a “gléria de Deus”, como diz uma passagem
semelhante (Romanos 52). Nao esperamos por qualquer
aperfeicoamento do nosso carater, por qualquer avanco da nossa
alma. Se ainda vivermos na carne, somente sera apropriado
crescer “na graga e conhecimento de nosso Senhor e Salvador,
Jesus Cristo”. Mas tais coisas nao sao necessarias como condicao
do titulo. Sendo de Cristo pela fé, estamos proximos da gloria. “e
aos que justificou a estes também glorificou” (Rm 8). Estando no
reino do Filho amado de Deus, somos “idéoneos para participar
da heranga dos santos na luz” (Cl 1:12). Como aqui, na liberdade
com que Cristo nos libertou, aguardamos apenas a gloria; a gloria
€ 0 objeto imediato da nossa esperanca, assim como Cristo € a
confianca imediata da nossa alma.

Tudo € magnifico em sua simplicidade, porque € tudo de Deus.
Nao é de se admirar que a Escritura nos fale tao abundantemente
sobre a fé e nos alerte tao zelosamente contra a religiosidade. A
“persuasao”, como diz o apostolo, sob a qual os galatas haviam
caido, nao tinha vindo de Deus, que os havia chamado; e o
apostolo soa o alarme, sopra o toque de guerra na trombeta de



prata do santuario, proferindo estas vozes em seus ouvidos: “Um
pouco de fermento leveda toda a massa”, e ainda: “Se sois
guiados pelo Espirito, nao estais debaixo da lei” (Galatas 5:8-9,
18).

E na feliz estrutura desta epistola, como também posso falar dela,
0 apostolo termina consigo mesmo assim como comega consigo
mesmo. Vimos como ele lhes contou, a principio, sobre as
peculiaridades de seu apostolado, como havia recebido tanto sua
comissao quanto suas instrucoes vindas diretamente de Deus, e
como entdao, com uma fé que era a resposta a tal graca, se
conduziu de imediato em plena confianca pessoal em Cristo,
independentemente de todos 0s recursos da carne e do sangue.
E agora, ao final, ele lhes diz que, quanto a si mesmo, nao
conhecia outro motivo de gloria senao na cruz do Senhor Jesus,
por Quem o mundo foi crucificado para ele, e ele para o mundo; e
ele lhes diz ainda que ninguem precisa se intrometer ou
incomoda-lo, nem afligi-lo ou preocupa-lo, com seus
pensamentos sobre a circuncisao € a lei, ou com as obras de uma
religiosidade carnal, os rudimentos de um mundo para o qual ele
agora estava crucificado, pois ele trazia em seu corpo as marcas
do Senhor. Ele pertencia a Jesus por meio de sinais pessoais e
individuais, imediatamente impressos nele como pela mao
apropriadora do proprio Cristo; e ninguem tinha o direito de tocar
no tesouro do Senhor.

Precioso segredo da graca de Deus! Preciosa simplicidade na fe
de um pecador ensinado pelo céu!l Amados, nao € o
conhecimento da Escritura, ou a capacidade de falar sobre ela, ou
mesmo ensina-la, de Génesis a Apocalipse - nao sao os cultos
ordenados da religiao - nao sao os sentimentos devotos - mas,
oh! E aquela acdo sincera da alma que liga o0 nosso proprio ser a
Jesus, na calma e na certeza de uma mente crente.



O Pai

Joao 14-17

“Eu lhes fiz conhecer o Teu nome, e lho farei conhecer mais”.
Estas palavras foram ditas ao Pai por Cristo a respeito dos santos.
Elas nos dizem que a grande tarefa do Senhor era familiarizar os
santos com o Pai, que essa ja havia sido a Sua tarefa, e que Ele
pretendia que essa fosse ainda a Sua tarefa.

Isto € cheio de béncaos. Pensar que nossa alma esta sob tal
instrucao! O Filho nutrindo e ampliando em nos a percepgao € o
entendimento do amor do Pai, e usando Sua diligéncia para dar
a0 NOSSO Coracao esse gozo e para da-lo a nés com mais
abundancia! Podemos ser lentos, e somos lentos, para aprendé-
la. Naturalmente suspeitamos de todos os pensamentos felizes
de Deus. Cristo precisa usar de diligéncia e empregar energia
para nos ensinar tal licao. “Eu lhes fiz conhecer o Teu nome, e lho
farei conhecer mais”. Mas assim é. Esta € a licao da qual Ele € o
Mestre, e nossa incapacidade de aprendé-la magnifica Sua gracga,
pois Ele ainda esta nisso, ainda ensinando a mesma licao.

Os capitulos anteriores (Joao 14-16) nos mostram Cristo
declarando o Pai. Eles iniciam com Ele nos dizendo que o Pai
abriu a Sua propria casa para hos — nao apenas isso, mas que Ele
a construiu com referéncia direta a nos, tendo-a feito uma casa
com muitas moradas para nossa recepcao (Joao 14:2).

Ele entao, com algum ressentimento pela incredulidade deles,
diz-lhes que o Pai ja estava Se revelando a eles. “Estou ha tanto
tempo convosco, e nao Me tendes conhecido, Filipe?> Quem Me
vé a Mim vé o Pai”. Porque as coisas que Ele havia dito e feito, Ele
havia dito e feito como Filho do Pai, como Aquele que estava no
Pai e em Quem tambem o Pai estava (Joao 14:5-14).

Pois isso era incredulidade natural, a indisposicao para aprender a
licao do Pai de que falei; e é feliz encontra-la aqui repreendida



pelo Senhor. De fato, € somente a fé que pode se assentar como
discipula de Cristo - aquele principio que apenas escuta. O senso
moral do homem se exclui a si mesmo dessa escola.

Jesus, porem, prossegue com a licao apesar dessa lentidao. Ele
lhes conta, apos essa interrupcao, como Ele Se propusera,
quando estivesse ausente, a glorificar o Pai nas obras e na
experiéncia deles (Joao 14:12-14), e entao lhes diz que o
Consolador, o Espirito de verdade, o Espirito Santo, que estava
prestes a vir a eles, viria como o Espirito do Pai, fazendo-os saber
que nao eram orfaos, mas tinham a vida do Filho neles (Joao
14:16-20); € novamente Ele diz a eles que a observancia de Sua
Palavra asseguraria a alma deles a presenca e a comunhao do
Pai, bem como a Sua, porque a palavra nao era Sua, mas do Pai
que O bhavia enviado (Joao 14:21-24). Essa palavra ou
mandamento, que deveria ser guardado para que essa comunhao
fosse assegurada a alma, era sobre amor; porque era a palavra
trazida pelo Filho do Pai, e nao uma palavra trazida de um rei, ou
de um juiz, ou de um legislador (veja Joao 13:34; 15:12, 17).

Em todas essas maneiras verdadeiramente benditas, Ele declara
o Pai a n6s e usa a Si mesmo apenas como Testemunha ou Servo
de tal revelacao. Sua propria gloria pessoal esta implicita em tal
Servico; porém esse nao € o Seu objeto, mas a declaracao do Pai
e. E assim tambem, ao prosseguir neste discurso maravilhoso, Ele
declara que o Pai € o Lavrador da videira, deixando-nos saber que
o fruto buscado € fruto digno da mao de um Pai, fruto que os
filhos, nao servos ou suditos, precisam produzir (Joao 15:1-14). E,
novamente, a amizade que Ele lhes apresenta a Si mesmo diz
respeito ao Pai, porque eram os segredos do Pai que Ele lhes
comunicava na conflanca da amizade (Joao 15:15). E entao, no final
do mesmo capitulo, Ele apresenta o mundo simplesmente no
carater de ter odiado o Pai, testemunhado no Filho e por meio
d’Ele (Joao 15:23-24).

Como tudo isso confirma a palavra: “Eu lhes fiz conhecer o Teu
nome”! Mas, além disso: Ele antecipa o dia do Espirito Santo; mas



Ele faz isso em constante lembranca e mencao do Pai. O Espirito
era o Espirito do Pai, dado por Ele, enviado por Ele (Joao 14:16, 26;
15:26); e quando Ele veio, seu divino Mestre agora lhes diz que
deveriam pedir ao Pai e receber dEle, para que este seu gozo
como filhos que conhecem o amor e a béncao do Pai fosse

completa (Jodo 16:23-24).° E Ele ainda lhes diz que naquele dia
eles conheceriam claramente sua adogao, ou seu lugar com o Pai
(Joao 15:25).

E um pouco além de tudo isso, e como que coroando tudo o que
Ele havia dito, Ele lhes diz que Suas oracoes por eles no céu nao
deveriam ser entendidas como se eles e o Pai estivessem
distantes um do outro, mas que eles deveriam se assegurar de
que o amor do Pai repousava imediatamente sobre eles, como no
pleno poder do relacionamento que Ele tinha com eles (Joao
16:26-27).

Assim, era o nome do Pai que Ele lhes declarava ao longo desses
maravilhosos capitulos, trazendo o Pai aos pensamentos e
regozijos do coragao deles. E se o amor e o ceu forem valorizados
pOr NOs, que comunicacoes tao bem-vindas serao essas!

Assim, no capitulo final (17), podemos dizer: Nenhuma noticia
nossa retorna a Deus de forma tao aceitavel como esta: que, pela
fé, recebemos estas noticias do Pai. O Filho nos trouxe uma
mensagem de amor vinda do seio do Pai, e se Ele agora relatar ao
Pai que nos recebemos a mensagem, esta sera a resposta mais
preciosa junto ao Pai. E tal recebimento desta palavra sobre o Pai
também sera a nossa mais verdadeira santificacao ou separacao
do mundo, pois 0 mundo € aquele que se recusa a conhecer o
Pai.

Eu poderia expressar isso mais brevemente assim. Em Joao 14-16,
0 Senhor propoe colocar nossa alma em comunhao com o Pai.
Ele enche a alma com pensamentos sobre o Pai; lembrancas,
presentes exercicios espirituais e perspectivas sao todos
conectados por Ele ao Pai. Ele nos diz que € a casa do Pai que
nos recebera em breve; foi o Pai Quem esteve operando e



falando n'Ele, de modo que o que Ele disse e fez foram as
palavras e acoes do Pai; que eles logo fariam obras maiores do
que Ele havia feito, pois Ele estava indo para o Pai; que o
Consolador lhes seria enviado pelo Pai; que sua frutificacao
surgiria do Pai ser o Lavrador; que o mundo os odiaria, porque nao
conheceu o Pai nem a Ele; que o proprio Pai os amava, e que eles
logo entrariam no senso de seu relacionamento com Ele.,

Se o Espirito de verdade, o Consolador, nos fizer perceber essas
coisas, podemos selar essa palavra: “vos convém que Eu va”.
Assim, posso dizer, o proposito do Senhor em Joao 13 € colocar
nossa alma em comunhao com Ele mesmo no ceu. Ele nos
mostra a Si mesmo no céu, como o proprio lar do amor e da
gloria, porque Ele seria restaurado ao Pai ali, e ter todas as coisas
colocadas em Suas maos por Deus ali; e dessa maneira Ele
antecipa o ceu como o lar do amor e da gloria para Ele.

Mas entao Ele nos faz saber que ali Ele permaneceria em Seu
amor por N0s e em Seu Sservico as nossas necessidades - que,
embora ali, Ele jamais poderia nos abandonar, nem abandonar
nossa necessidade. Assim, Ele busca nos colocar em comunhao
com Ele, assim como esta agora no ceu, assim como depois (em
Joao 14-16), Ele busca nos colocar, como tenho observado, em
comunhao com o Pai.

Que esse bendito senso de relacionamento preencha e satisfaca
nossa alma mais abundantemente!



A Gloria de Deus

O caminho da gldria ao longo das Escrituras pode ser facilmente
rastreado e tem muito valor moral para nos conectados a ela.

Exodo 13 - Ela comeca sua jornada na nuvem, na libertacdo de
Israel do Egito, quando o sangue pascal, ha graca do Deus de
seus pais, os havia abrigado.

Exodo 14 - No momento da grande crise, ela se posicionou,
fazendo separacao entre Israel e Egito, ou entre o juizo e a
salvagao.

Exodo 16 - Ela se ressentiu das murmuragdes do arraial.

Exodo 24 - Ela se conecta a si mesma ao Monte Sinai e era como
fogo devorador aos olhos do povo.

Exodo 40 - Ela deixa aquele monte para o tabernaculo, a
testemunha da misericordia, triunfando sobre o juizo, retomando
tambem na nuvem seus servicos graciosos para com o arraial.

Levitico 9 - Havendo o sacerdote sido consagrado, e seus
servicos no tabernaculo sendo cumpridos, ela se manifesta ao
pOVO para a grande alegria deles.

Numeros 9 - Retomando sua jornada em companhia do
tabernaculo, a congregacao desfruta da conducao da nuvem, que
agora acompanha o tabernaculo, enquanto a gloria o enche.

Numeros 16 - Na hora da total apostasia, ela se mostra em terror
judicial aos olhos do povo rebelde.

Deuterondmio 21 - Na causa de Josué, um vaso eleito e fiel, ela
reaparece na nuvem.,

2 Cronicas 5 - Ao ser construido o templo, uma nova testemunha
da graga, a gloria e a nuvem reaparecem para alegria de Israel,
como antigamente.



Ezequiel 1-11 - Novamente, em outra hora de completa apostasia,
a gloria, tomando asas e rodas para si mesma, por assim dizer,
deixa o templo.

Atos 7 - Estévao, um homem rejeitado pela Terra; vé a gloria no
ceu em companhia de Jesus.

Apocalipse 21.9 - Em dias milenares, ela desce do ceu em sua
nova habitacao, a santa Jerusalem, “a Esposa do Cordeiro”,
repousando acima no ar, de onde ela sombreia e ilumina as
habitacdes de Israel novamente (Is 4:5), como ela fez uma vez
desde a nuvem no deserto, ou entra no segundo templo, o
templo do milénio (Ez 43; Ag 2).

Tal € o caminho da gloria, o simbolo da presenca divina. Sua
historia, assim tracada, nos diz que, se o homem estiver em
companhia da graca, podera regozijar-se nela, mas que ela € um
fogo devorador para todos os que se encontram sob o monte
Sinai. Ela nos diz tambem que, ao mesmo tempo em que ela os
anima e os guia em seu caminho, ela ressente-se do mal e se
afasta da apostasia do povo professo de Deus.

E muito instrutivo e reconfortante observar essas coisas na
historia da gloria, que era o simbolo da presenca divina. E se essa
presenca se manifesta a si mesma em outras formas, as mesmas
licoes ainda nos sao ensinadas. Os mais eminentes dos filhos dos
homens foram incapazes de suporta-la em si mesmos; mas em
Cristo todos, altos e baixos, andnimos e ilustres, puderam nao
apenas suporta-la, mas tambem se alegrar com ela.

Adao fugiu da presenca de Deus. Mas no momento em que ouviu
a promessa de Cristo, crendo nela, ele retornou aquela presenca
com a mais plena e intima confiancga.

Moises, por mais favorecido que fosse, nao pdde suportar isso a
nao ser em Cristo, a Rocha, a rocha fendida, da salvacao (Ex 33).

Isaias, o principal entre os profetas, desfalece ao ver a gloria, até
que uma brasa do altar, o simbolo de Cristo em Sua obra pelos



pecadores, expia seu pecado (Is 6).

Ezequiel e Daniel, companheiros dele no oficio profético,
juntamente com ele também falham completamente na presenca
divina, e sao capazes de suporta-la somente por meio da graciosa
interferéncia do Filho do Homem (Ez 3; Dn 10).

Joao, o discipulo amado, o apodstolo honrado, mesmo no proprio
lugar e tempo de seu sofrimento por Jesus, toma para si a
sentenca de morte ao ver Jesus glorificado, até que Aguele que
amou, morreu e viveu novamente falou com ele e lhe deu paz e
seguranca (Apocalipse 1).

Esses distintos nao podem medir a presenca divina por nhada alem
da simples virtude do que Cristo € para eles e por eles. Nessa
virtude, eles permaneceram nela em paz;, e assim, com eles, o
mais distante e andnimo do arraial testemunha uma cena ja
mencionada (Lv Q). La, todos os que estavam a porta do
tabernaculo contemplando a consagracao e o0s servicos do
sacerdote, o Cristo figurado, triunfam na presenca da gloéria; como
tambem em outra cena mencionada (2 Cr 5), quando a arca, outra
figura de Cristo, € trazida para a casa de Deus.

O pecado e a justica sao responsaveis por tudo isso.

O pecado € acompanhado por isso, COmo sua consequéncia
necessaria — uma destituicao da gloria de Deus. “Porque todos
pecaram e destituidos estao da gldéria de Deus” Isso foi
ilustrado nos casos ou nhas historias que venho tracando. O
pecado nos incapacita de suportar a forca da presenca divina. E
demais para um pecador. Mas ha alivio total, pois se o pecado e a
incapacidade de tolerar a presenca ou a gloria de Deus sao
moralmente um, assim também o sao a justica e o retorno a essa
presenca.

O pecado implica uma condigcao ou estado de ser; assim como a
justica. E assim como o pecado € a incapacidade de se aproximar
da gloria de Deus, a justica € aquilo que se aproxima da gloria de
Deus. E a capacidade de permanecer no seu mais pleno



resplendor; como essas historias tambem ilustram. Pois em Cristo,
por meio das provisoes da graca, ou estabelecidos na justica de
Deus pela fé, todos aqueles a quem contemplamos, fossem
grandes ou pequenos, encontraram-se a vontade na presenca
divina.

Experimentamos tudo isso em relacao aos nossos semelhantes.
Se prejudicamos alguem, instintivamente “ficamos aquem’ da sua
presenca; ficamos incomodados com isso € procuramos evita-lo.
Mas se recebemos o perdao dele, selado com o pleno proposito
e amor do seu coracao, retornamos a sua presenca com
conflanca. E quanto mais, posso dizer, se vissemos que ele nos
concedia esse perdao com toda a habilidade e diligéncia do amor,
e ao mesmo tempo nos dizia que todo o mal que lhe haviamos
causado havia sido infinitamente reparado, e que ele proprio tinha
boas razoes para se regozijar com o prejuizo causado por causa
da reparacao? Certamente tudo isso formaria uma base e seria a
nossa garantia para recuperar a Ssua presenca com mais
seguranca e liberdade do que nunca.

Ora, assim € o evangelho. Ele autoriza o pecador a cultivar todos
esses pensamentos com plena certeza. O erro que cometemos, a
ofensa que Adao cometeu contra o amor, a verdade e a
majestade de Deus, tudo foi gloriosamente reparado por Cristo.
Deus € mais honrado na satisfacao do que teria sido se o mal
nunca tivesse sido cometido. Todos os Seus direitos sao
atendidos em suas mais completas exigéncias e ao seu mais alto
grau de louvor. Ele € “Justo e o Justificador daquele que cré em
Jesus”.

A fé assume isso, e o crente, portanto, nao fica aquém da gloria de
Deus, embora, como pecador, tenha ficado uma vez. A fé recebe
“a justica de Deus”; e a justica de Deus pode medir, e de fato
mede, a gloria de Deus. Em Sua justica, podemos estar diante de
Sua gldria. E que a justica pode, neste sentido, medir Sua gloria -
que a fé no evangelho, ou no ministério da justica, pode nos
colocar com liberdade ou com o rosto descoberto diante da



gloria de Deus - e ensinado em 2 Corintios 3-4; sim, de fato, que a
expressao dessa gloria so pode ser alcancada no ministerio da
justica, a gloria plena somente “na face de Jesus Cristo”.



A Gloria do Unigénito

“O Verbo Se fez carne e habitou entre nés.. cheio de graca e de
verdade”.

Esta foi a manifestacao de Cristo como Filho, e declarada por
meio do Espirito por Joao. E € esta gloria, esta plenitude de graca
e verdade, que resplandece em todo o ministério publico de
Cristo, conforme registrado por Joao em Joao 1-9. E no progresso
desse ministério, observei dois atributos ou atuacoes desta gloria.
Primeiro: ela sempre se recusa a se unir a outra gloria de qualquer
tipo que seja. Segundo: ela persevera em se manifestar a si
mesma, desafiando todo tipo de resisténcia.

Essas duas maneiras, constantemente aderidas a ela, evidenciam
o valor que ela tinha para si mesma e a firmeza do proposito
divino de abencoar o pecador, a cuja condicao e necessidades
essa gloria se adapta.

Em Joao 2, Jesus e tentado por Sua mae a deixar que a gloria do
poder se manifestasse n'Ele. Em Joao 3, Nicodemos O convida a
Se manifestar como Mestre. Em Joao 6, a multidao queria fazer
dEle um rei. Em Joao 7, Seus irmaos queriam que Ele Se
manifestasse ao mundo. Em Joao 8, os fariseus queriam que Ele
usasse o trovao do monte Sinai em juizo. Mas nenhuma oferta ou
solicitacao prevalece. Jesus nao Se mostrara a nao ser como
“cheio de graca e verdade”, ou na gléria do “unigénito do Pai”.
Ele Se recusa a aparecer em qualquer outra gloria ou a agir em
qualquer outro carater. Mas entao, nessa gloria, Ele
resplandecera, e nesse carater Ele agira, seja qual for a resisténcia
ou 0 obstaculo; e ao considerar isso, eu entraria, no momento, um
pouco mais em detalhes.

Em Joao 4, vemos o Senhor insistindo em resplandecer na gloria
da graca e da verdade, apesar dos obstaculos e da resisténcia de
uma das partes mais determinada - "a lei dos mandamentos,



contida em ordenancgas’. Os Judeus nao tinham relacdes com o0s
samaritanos. Mas Jesus, o Filho de Deus, resplandece em um raio
tao brilhante e difuso em uma regiao quanto em outra,
recusando-Se a ser impedido.

Em Joao 5, 0 Senhor prossegue em Seu caminho com 0 mesmo
carater inabalavel, desafiando o medo ou o perigo. Os Judeus
procuraram mata-Lo, porque Ele fez essas coisas no dia de
sabado. Mas Sua resposta a tal perigo ou ameaca foi apenas esta:
“Meu Pai trabalha até agora, e Eu trabalho também”; e Ele
continua, ainda persevera, como testemunha do caminho do Pai
ou da graca de Deus, embora isso pudesse apenas agucar a
inimizade e predispor os Judeus ainda mais a procurarem mata-
Lo.

Em Joao 6, essa gloria peculiar, pela qual sozinho Ele trilhava Seu
caminho, novamente encontra um grave obstaculo. O Senhor
evidentemente sente uma grande distancia moral da multidao.
Eles eram, de fato, como falamos, a razao de Seu afastamento.
Eles haviam despertado um pouco do santo desgosto de Sua
alma justa. Isso € evidente, e 0 coragao sabe que isso € um grave
impedimento. Mas isso nao O impede de manter a demonstracao
de Sua propria gloria, que era para a béncao deles. “Trabalhai,
hao pela comida que perece”, diz Ele a eles, "mas pela comida
que permanece para a vida eterna, a qual o Filho do Homem
vos dara; porque a este o Pai, Deus, O selou”. E assim, em Joao 7,
como em Joao 5, Ele continua Seu caminho, embora 0s inimigos
estivessem irados e confederados, enviando oficiais para prendé-
Lo. Pois, depois de tudo isso, a gloria que era plena de graca e
verdade irrompe em um de seus mais intensos esplendores, no
grande ultimo dia da festa, com Jesus em pe e dizendo: “Se
alguém tem sede, venha a Mim, e beba". Que vigor no proposito
deve ter havido para que pudesse sustenta-Lo adiante em triunfo,
apesar de tamanha série de oposicoes e obstaculos! E assim, até
o ultimo momento, posso dizer, essa gloria se manifesta em
regides imensuraveis. Jesus “passa’ (Joao Q). Ele vai aonde quer
que va. Mas ainda mantéem o mesmo carater. A mudanca de clima,



por assim dizer, nao faz diferenca. A gloria ainda € plena de graca
e verdade, a gloria “como a gléria do Unigénito do Pai”. Jesus vé
um homem cego de nascenca, mas Ele € “a luz do mundo”. E
Jesus, depois, o encontra expulso, mas o acolhe para a
eternidade.

Nao sei se algo possa assegurar mais plenamente ao coragao de
um pecador de seu interesse no Filho de Deus do que tudo isso.
Nenhuma resisténcia prevalece, nenhuma tentagcao. Nada pode
forca-Lo, nada pode afasta-Lo de Seu propdsito de abencoa-los,
por um unico momento. Essa gloria, e somente essa atende as
suas necessidades, irrompe em cada ocasiao em que vemos
Jesus agindo, abrindo caminho atraves de todos os obstaculos e
Se afastando de toda distracao. O que demonstra uma firmeza de
proposito como essa? Se voce vir um homem prosseguindo com
sua obra, destemido pela oposicao e sem se deixar distrair por
seducoes, que mais precisamos para conhecer a singeleza e a
decisao de sua alma? E tal € o Filho do Pai nesta acao. Na gloria
que se ajusta a necessidade dos pecadores, Ele resplandece, e
somente nela, seja qual for o meio que a obscureca, por mais
denso que seja, ou a solicitagao que a distraia, por mais sedutora
que seja.

O preciosa gracga salvadora! Como tudo isso, em outras palavras,
nos diz que Deus achou mais abencoado dar do que receber!
Jesus era "o Verbo” que “Se fez carne”, "Deus” que “Se
manifestou em carne”. E se Ele tivesse querido, como estes
capitulos nos mostram, poderia ter recebido os louvores dos
homens, a admiracao do mundo, a coroa do reino; mas Ele,
“passando” por tudo, estava concentrado no unico proposito de
levar a béncao aos pobres pecadores.



Deus Manifestado em Carne

Ao longo do Evangelho de Joao, podemos perceber que um
senso da gloria de Sua Pessoa esta sempre presente na mente de
Cristo. Isso e assim, quer O acompanhemos de cena em cena em
Seu ministério publico (Joao 1-12), quer por Suas palavras de
despedida com Seus eleitos (Joao 13-17), quer no caminho de
Suas dores finais (Joao 18-19), ou na ressurreicao (Joao 20-21).

Esta plena gloria pessoal que Lhe pertence € declarada logo no
inicio deste Evangelho (Joao 1:1), e ali reconhecida pela Igreja,
consciente, como ela €, de que ela discerniu essa gloria (Joao
1:14). Mas, como acabei de dizer, essa gloria esta sempre presente
em Sua propria mente. Ele esta no lugar onde os arranjos da
alianca O colocam, e esta realizando aqueles servicos que zelam
pela manifestacao da gloria do Pai depositada sobre Ele; mas
ainda assim, Ele toma conhecimento de Si mesmo na plenitude
da gloria da Divindade que Lhe pertencia, essencial e
intrinsecamente Sua. (Veja Joao 2:21; 3:13; 414, 5:23; 6:46, 62; 7.37,
8:58; 0:38; 10:30, 38; 11:11, 25, 12:45; 14:15, 16:15, 18.6; 19:30; 20:22).

O Espirito no santo, dessa maneira, ainda O glorifica. O santo pode
reconhecé-Lo no lugar da sujeicao a alianca, ou pensar nEle em
Suas tristezas e sofrimentos, mas (como Ele mesmo nos dias de
Sua carne) nunca perde o senso daquela gloria pessoal que e
essencial e intrinsecamente Sua. O proprio caminho de Cristo
quando esteve aqui, € a experiéncia presente do santo, estao,
portanto, em perfeita concordancia. E quando olhamos um pouco
para as epistolas, encontramos algo ainda em harmonia - quero
dizer, neste particular. O Espirito nos apostolos nao enfrenta um
tratamento injurioso dirigido a Pessoa de Cristo com o0 mesmo
tom com que trata um erro, concernente a verdade do evangelho.
E essa diferenca de tom € muito significativa. Por exemplo, na
epistola aos Galatas, onde a simplicidade do evangelho e
defendida, ha uma suplica e um anseio em meio a raciocinios



sinceros e urgentes. Portanto, ha medidas e metodos
recomendados (como admoestar, acusar, repreender, calar a
boca, 1 Timoéteo 1 e Tito 1), € nao um processo sumario e de
exclusao imediata, quando se trata de corrupgoes Judaizantes.
Mas quando é a Pessoa do Filho de Deus que esta em questao,
quando Sua gloéria deve ser afirmada, nao ha nada disso. O tom é
outro. Tudo € absoluto. “Sairam de ndés, mas nao eram de nos;

porque, se fossem de nés, ficariam conosco”, “nao o recebais
em casa”; “Todo aquele que ultrapassa a doutrina de Cristo e

nela ndo permanece nao tem Deus” (ARA)’.

O Espirito, como posso dizer, considera o decreto como o0 mais
sagrado e o guarda com zelo instintivo, “Para que todos honrem
o Filho, como honram o Pai” (Joao 5:23).

Tudo isso a respeito de Sua plena gloria divina € precioso aos
pensamentos de Seu povo. Somos, no entanto, levados tambem a
contemplar o Homem n'Ele, e por meio de uma sucessao de
condicoes, vemos n'Ele o Homem apresentado a Deus com uma
satisfacao e deleite infinitos, ainda que variados. Ha muito tempo,
O tenho seguido da seguinte maneira, como Homem em toda a
perfeicao:

Nascido - O material, por assim dizer, moral e fisico, €
apresentado em Jesus como Aguele que nasceu. Ele era um feixe
imaculado da colheita humana. O homem n'Ele era perfeito como
criatura (Lucas 1.35).

Circuncidado - Jesus, nesse sentido, estava sob a lei, e a guardou,
como seria de se esperar, com toda a perfeicao. O homem n'Ele
era, portanto, perfeito como se estivesse sob a lei (Lucas 2:27).

Batizado - Nesse carater Jesus € visto Se curvando a autoridade
de Deus, reconhecendo-O em Suas dispensacoes, € 0 homem
N'Ele é perfeito em toda a justica, bem como sob a lei (Lucas 3:21).

Ungido - Como ungido, Jesus foi enviado para o servico e o
testemunho. Nesse sentido, o homem ¢ visto nNEle como um
Servo perfeito (Lucas 3:22).



Devotado - Jesus entregou-Se a Deus, deixou-Se em Suas maos
para cumprir toda a Sua vontade e beneplacito. N'Ele, o homem
era, portanto, perfeito como um sacrificio (Lucas 22:19-20).

Ressuscitado - Este inicia uma série de novas condi¢coes nas quais
0 homem se encontra. Este € o primeiro estagio do novo estado.
Joao 12:31-32 indica um novo curso ho homem, como aqui
mencionado. O grao de trigo, tendo caido na terra e morrido,
agora esta capacitado para ser frutifero. O homem em Jesus
ressuscitado esta em vida indestrutivel.

Glorificado - O Homem ressuscitado, ou Homem em vida
indestrutivel, veste uma imagem celestial. O novo homem tem
um Novo ou glorioso corpo.

Reinando - O Homem ressuscitado e glorificado recebe, no
devido tempo, autoridade para executar o julgamento. O dominio
e d'Ele. A soberania perdida do homem e recuperada. A Escritura
nos conduz por esta serie de contemplacoes sobre o Filho do
Homem. E embora eu fale aqui do Homem, como antes falei da
gloria divina, nao divido a Pessoa. Em tudo isso, € “Deus
manifestado em carne” que temos diante de nos.

Precisamos caminhar suavemente sobre esse terreno, e nao
multiplicar palavras. Sobre um tema tao elevado, precioso para o
coragao amoroso e adorador, podemos nos lembrar do que esta
escrito: “Na multidao de palavras nao falta transgressao” (ARC).



Jesus Cristo Veio em Carne

A arca e o arraial eram, em certo sentido, hecessarios um ao outro
durante a jornada pelo deserto. A arca, assentada no tabernaculo
sobre o qual repousava a nuvem, tinha que guiar o arraial, e o
arraial, em sua ordem, tinha que acompanhar e guardar a arca e
tudo o que estava relacionado a ela.

Esta era a missao do arraial. Deveria haver sujeicao a vontade
dAquele que habitava na nuvem; dependéncia dAquele que os
guiava diariamente; liberdade consciente por terem deixado o
Egito para tras, e esperanca por terem Canaa diante deles. Uma
mentalidade como esta deveria estar no arraial; mas sua missao
era conduzir a casa mistica de Deus para o seu descanso, a
“posse da terra das nagoes” (AIBB).

A jornada deles por aquele deserto nao teria constituido uma
peregrinacao divina. Muitos ja haviam percorrido agquele caminho
sem ser estrangeiros e peregrinos com Deus. Para que fossem
assim, a arca precisava estar em sua companhia.

A mente do arraial, da qual falei, poderia revelar sua fraqueza, ou
esquecer-se de si mesma, e isso poderia levar, como sabemos
que levou, a repetidos castigos. Mas se seus deveres, dos quais
tambem falei, fossem abandonados, haveria perda de tudo. E isso
de fato aconteceu. O tabernaculo de Moloque foi erguido em
lugar da arca de Jeova, e o arraial, portanto, teve seu caminho
desviado para Damasco ou Babilonia, longe da Canaa prometida
(AmMOs 5:.25; Atos 7:1-3).

E assim acontece conosco. Devemos manter aquelas verdades ou
mistérios que o tabernaculo e seus moveis representavam: e o
apostolo confla nossa entrada em Canaa a isso. “Se..
permanecerdes.. ha fé”;, e novamente: “se o retiverdes tal como
vo-lo tenho anunciado”. Nossa seguranca, nosso descanso na
Canaa celestial, depende de guardarmos a verdade.



Contudo, deve-se acrescentar que a verdade deve ser guardada
NAao apenas para a hossa propria seguranca, mas para a honra de
Cristo. Isso deve ser muito considerado. Suponhamos, por um
momento, que a nossa propria seguranga nNao estivesse em
questao, mas sim a honra de Cristo, e isso bastaria. Tal coisa e
contemplada em 2 Joao 10: a senhora eleita estava dentro de
casa - ela estava em seguranca pessoal, mas tinha um dever a
cumprir com a “doutrina de Cristo”, de modo que, se alguém
chegasse a sua porta e nao trouxesse essa doutrina, ela deveria
manté-lo do lado de fora e recusar-se a recebé-lo.

O titulo de entrada € a confissao dessa doutrina, uma confissao de
“Jesus Cristo vindo em carne” (ARA), uma confissao que envolve
Oou assegura a gloéria de Sua Pessoa. Uma confissao completa de
Sua obra nao serve. Quem esta do lado de fora pode trazer
consigo uma fé soélida quanto a expiacao, a soberania da graca e a
verdades semelhantes; mas tudo isso nao € garantia para deixa-lo
entrar. Deve haver confissao a Pessoa tambéem. “Todo aquele que
vai além do ensino de Cristo e nao permanece nele, nao tem a
Deus; quem permanece neste ensino, esse tem tanto ao Pai
como ao Filho. Se alguém vem ter convosco, e nao traz este
ensino, nao o recebais em casa, nhem tampouco o saudeis.
Porque quem o sauda participa de suas mas obras” (AIBB).

Certamente isso é claro e final. Creio que isso merece muita
consideracao. A verdade concernente a Pessoa de Cristo deve ser
mantida por nds, mesmo que a seguranca de nossa alma nao
esteja envolvida nisso. Admito que nossa salvacao esteja
envolvida. Mas isso nao € tudo. Aquele que nao reconhece essa
verdade deve ser mantido fora. Isso desperta ternura, bem como
forca, ao ver que o0 nome de Jesus esta assim conflado a guarda
dos santos. E isso que Lhe devemos, se ndo a ndés mesmos. O
muro de separacao deve ser erguido pelos santos entre eles e a
desonra de Cristo.

A mera jornada do Egito para Canaa nao basta. Mesmo que a
jornada seja acompanhada de todas as provacoes de uma



estrada tao arida, desprotegida e sem trilhas, ainda assim nao e
uma peregrinagao divina. Uma mera vida laboriosa e abnegada,
mesmo que suportada com aquela coragem moral que convem
aos peregrinos, ndo basta. E preciso carregar a arca de Deus,
confessar a verdade e manter o nome de Jesus.

Ora, nas epistolas de Joao, o nome “Jesus Cristo” expressa ou
indica, creio eu, a Divindade do Filho. O Espirito Santo, ou a Uncao,
encheu de tal forma a mente daquele apostolo com a verdade de
que “o Verbo” que “Se fez carne” era Deus, que, embora fale
d'Ele por um nome que expressa formalmente o Filho em Sua
Humanidade ou em Seu oficio, para Joao isso nao importa. O
nome nao € nada - pelo menos nada que possa interferir no
pleno poder da firme certeza de que Ele é “"Aquele que era
desde o principio”, o Filho na gloria da Divindade. Isso ¢ visto e
sentido logo no inicio de 1 Joao, e assim, creio eu, em todo o texto.
(veja1Joao 1.3, 7, 211, 3.23; 4.2, 5:20; 2 Joao 3-7).

Nos pensamentos desta epistola, “Jesus Cristo” € sempre, por
assim dizer, este Ente divino, a Vida eterna manifestada. Para Joao,
“Jesus Cristo” ¢ "o Deus verdadeiro”. Jesus € o “Ele” e o “d’Ele”
no argumento de sua primeira epistola; e este “Ele” e "d'Ele”
sempre mantéem diante de nds Aquele que € Deus, embora em
relacionamentos assumidos e em tratamentos de alianca.

A confissao, portanto, que é exigida por eles € esta: que foi Deus
Quem Se manifestou, ou que veio em carne (veja 1 Joao 4:2; 2
Joao 7). Pois nestas epistolas, como vimos agora, “Jesus Cristo” ¢
Deus. O Seu home como Deus e Jesus Cristo. E presume-se ou
conclui-se que “o verdadeiro Deus” nao € conhecido, se Aquele
que estava em carne, Jesus Cristo, nao for conhecido como tal; e
tudo isso simplesmente porque Ele € Deus. Qualquer outro
recebido como tal € um idolo (1 Joao 5:20-21). A alma que nao
permanece nesta doutrina “nao tem a Deus”, mas quem
permanece nela “tem tanto ao Pai como ao Filho” (2 Joao 9).

Isto, julgo eu, € a mente e a importancia da confissao exigida:;
“Jesus Cristo vindo em carne” (ARA). Falo aqui de Deus sob o



nome de Jesus Cristo, e esta €, portanto, a exigéncia de uma
confissao do grande mistério de “Deus manifestado em carne”,

O proprio adjunto (como alguém me escreveu), “vindo em carne”,
destaca fortemente a Divindade de Cristo; porque, se Ele fosse
um homem, ou qualquer coisa inferior ao que Ele €, ndo seria de
admirar que Ele viesse em carne. E 1 Joao 1.2-3 nos guia aos
pensamentos de Joao quanto ao uso do nome “Jesus Cristo”.
Aquele que era desde o principio, a Vida eterna que estava com o
Pai, era a Pessoa que ele lhes declarou. As palavras “com o Pai”
sao importantes, tornando evidente que o Filho era o Eterno,
sendo o nome deste Filho eterno “Jesus Cristo”. E ¢ interessante
comparar o final com o inicio desta epistola: “Este é o verdadeiro
Deus e a (com o artigo) vida eterna”.

Desejo bendizer ao Senhor por dar a minha alma uma renovada
certeza, em tao simples base da Escritura, de que recai sobre nos
o dever de manter a honra do nome de Jesus.

No decorrer da jornada de nosso Senhor na Terra, nos O vemos
das seguintes maneiras:

Como o Nascido - santo, satisfazendo o pensamento de Deus na
natureza ou no material humano.

Como o Circuncidado - perfeito sob a lei, satisfazendo o
pensamento de Deus quanto a ela.

Como o Batizado - satisfazendo o pensamento de Deus em
ordem e justica dispensacionais.

Como o Ungido - satisfazendo o pensamento de Deus como Sua
imagem ou representante.

Como o Obediente - fazendo sempre aquelas coisas que
agradam ao Pai,

Como o Devotado - satisfazendo o pensamento de Deus em
todas as coisas; e entregando Sua vida (Joao 10:17-18).



Como o Ressuscitado - selado com a aprovacao de Deus na
vitoria pelos pecadores.

Assim, Ele satisfaz toda a vontade de Deus enquanto prové para
nos. Tudo foi magnificado nEle e por Ele, tudo foi tornado
honroso. O deleite que Deus pretendia ter no homem, ou a gloria
por meio dele, foi ricamente correspondido no bendito Jesus.
Pois, enquanto em Sua Pessoa Ele era “Deus manifestado em
carne”, na sucessao de Seus estagios pela Terra, Ele estava
realizando todo o proposito divino, deleite e gloria no homem.
Nada indigno de Deus havia no Homem Cristo Jesus, em Sua
Pessoa, em Suas experiéncias ou em Seus caminhos.



A Ceia do Senhor

Devemos, com base na autoridade divina e na inteligéncia
espiritual e biblica, sustentar que a ceia do Senhor € a expressao
caracteristica do dia do Senhor - aquilo que deve entao se tornar
o principal.

Se lermos Lucas 22:7-20, aprenderemos que a pascoa dos Judeus
e a ceia do Senhor, sendo entao celebradas sucessivamente -
uma apos a outra —, esta ultima, a partir de entao, substituiria a
primeira, e para sempre. A primeira, com outros significados a ela
associados, era o prenuncio do grande Sacrificio que viria no
devido tempo, para tirar o pecado. A segunda € agora a
celebracao do grande fato de que aquele Sacrificio foi oferecido
e que, pela fé, o pecado é tirado.

Apos a instituicao da ceia do Senhor, portanto, € impossivel
retornar a pascoa. Seria apostasia - uma renuncia ao Cordeiro de
Deus e a expiagao.

Mas, se a ceia substituiu assim a Pascoa, podemos entao
perguntar: "Ha algo que a substitua?” Podemos ler nossa resposta
em 1 Corintios 1126, e aprender ali que a ceia do Senhor e
estabelecida como uma instituicao permanente na casa de Deus
ate o retorno do Senhor. O Espirito Santo, por meio do apostolo,
lhe da um lugar permanente durante toda esta era de auséncia
do Senhor.

Concluo, portanto, que nao devemos permitir que nada tome o
lugar que a ceia tem. E parte da nossa fidelidade na administragao
dos mistérios de Deus afirmar o direito dessa ceia de ser o
elemento principal na assembleia dos santos. Ela substituiu a
pascoa pela autoridade do proprio Senhor, mas nos, pela
autoridade do Espirito Santo, nao devemos permitir que nada a
substitua. E o servico proprio da casa de Deus. A ceia do Senhor é
a principal coisa para o dia do Senhor.



Isso surge naturalmente no curso da historia do Cristianismo no
Novo Testamento. Lemos em Atos 20:7: "no primeiro dia da
semana, ajuntando-se os discipulos para partir o pao” E
novamente, em 1 Corintios 11:33: “Portanto, meus irmaos, quando
vos ajuntais para comer, esperai uns pelos outros”.

Se abandonarmos a ceia por um sermao, ou por uma grande
congregacgao, ou por qualquer outra cena ou servico religioso,
teremos abandonado a casa de Deus em seu devido carater e em
sua ocupacao e adoracao divinamente designadas. Em tal caso,
somos culpados de apostasia. E verdade que ndo retornamos a
pascoa deslocada ou substituida; mas permitiriamos que algo,
seja 0 que for, tomasse o lugar ou substituisse o que o Espirito
Santo estabeleceu como principal na casa de Deus. E, se
tivessemos o coracao correto, diriamos: “Qual sermdo seria mais
proveitoso para nos? Que canto de uma congregacdo numerosa
seria mais doce aos nossos ouvidos do que a voz daquela
ordenanca que nos fala tao claramente e com tao rica harmonia de
toda a especie de musica sobre o perddo dos nossos pecados,
sobre a aceitacdo de nossa pessoa e sobre a nossa espera pelo
Senhor vindo do ceu, e tudo isso em bendita e maravilhosa
comunhdo com a mais resplandecente manifestacdo do nome e da
gloria de Deus?”

Sim, a mesa a qual nos assentamos € uma mesa familiar. Em
espirito, estamos na casa do Pai. Pela mesa, nos € dado a
conhecer que estamos num relacionamento; e que isso esta logo
ali no reino de gloria; pois “se filhos, também herdeiros” (TB). Se
estamos no reino do Filho amado de Deus, estamos ao lado da
heranca (Cl 1). E ali a mesa € mantida até que Cristo volte.



O Novo Cantico

Tudo e confusao e perturbacao; mas tudo esta amadurecendo
aquele material rebelado e apostata, por cujo julgamento o
Senhor tomara o reino. “Os gentios se embraveceram; os reinos
se moveram; Ele levantou a Sua voz e a Terra se derreteu”.

Como Conquistador, o Senhor tomara Seu reino em breve, ou
entrara em Seu segundo sabado. Outrora, o sabado foi o
descanso d'Aquele que havia trabalhado; mas o sabado vindouro
sera o descanso dAquele que lutou uma batalha e venceu. Este
“repouso” que “resta ainda”, portanto, sera adentrado por um
caminho mais arduo e difici do que o anterior, pois sera
adentrado por meio das aflicdes e conflitos que o pecado
ocasionou, e por meio do julgamento da iniquidade.

O Senhor Deus outrora entrou em Seu descanso ou sabado como
Criador. Ele havia completado a obra de seis dias e, no setimo,

descansou e foi revigorado®.

Sabemos que o sabado foi perturbado e perdido pelo pecado do
homem; mas também sabemos de um sabado vindouro,
“repouso” que “resta ainda”, como lemos.

Poderiamos perguntar, entao: "Em que carater sera adentrado, ou
por quem?’ E toda a Escritura responde: "Por conquistadores”
Davi abrindo caminho para Salomao € uma figura disso. Salomao
era o pacifico - um nome que nao implica uma simples
vindicagao ou abstrato descanso, mas sim um descanso apos um
conflito ou guerra. Ele indica um descanso que vem de triunfo;
algo mais do que a cessacao do trabalho.

Assim, o Senhor entra no reino como “O SENHOR forte e
poderoso, o SENHOR poderoso na guerra”, como alguém que
acaba de obter a vitoria, “com vestiduras tintas de escarlate”
(veja Sl 24:8; Is 63:1 — AIBB; Ap 19).



Cristo como Conquistador €, no entanto, conhecido em diferentes
cenas e épocas, e em diferentes formas e maneiras, antes de
entrar no reino.

Assim que Ele entregou o espirito, a vitoria de Sua morte foi
reconhecida no céu, na Terra e no inferno; pois o véu do templo
se rasgou em dois, as pedras se fenderam e os sepulcros foram
abertos.

Ao entrar nos céus, Ele foi recebido e assentou-Se como
Conquistador. Ele foi imediatamente reconhecido la como recém-
saido de Seu conflito e conquista aqui. Como Aquele que havia
vencido, Ele assentou-Se com o Pai em Seu trono. Portanto,
agora, em espirito, podemos cantar um novo cantico, ou um
cantico de conquista.

Quando Seus santos se levantarem para encontra-Lo, eles irao,
cada um em sua propria pessoa, manifestar a Sua vitéria - a
vitoria que Ele conquistou para eles. O brado deles ascendente e
em resposta a proclamara: "Gragas a Deus, que nos da a vitéria
por nosso Senhor Jesus Cristo” (1 Co 15).

Nessas diferentes épocas e formas, o triunfo de Cristo é
celebrado antes de Sua entrada no reino. E que verdade
animadora e bendita € esta: Jesus subiu ao alto como um
Conquistador. Mas nunca, até que Jesus ascendeu, o ceu
conheceu um Conquistador. Posso dizer que um eco distante de
Sua vitoria havia chegado ali, quando o veu do templo se rasgou;
mas o ceu nunca havia sido o lugar de um conquistador até que o
Senhor retornasse para la. O Senhor Deus em Suas glorias esteve
&, 0 Senhor Deus como Criador e Governante também, e os anjos
que se sobressaem em poder @ serviam. Alguns que nao
guardaram seu primeiro estado la podem ter sido expulsos, e
outros cantaram quando os fundamentos da Terra foram
lancados;, mas nunca a presenca de um conquistador havia
adornado e alegrado o ceu ate que Jesus ascendesse. Mas entao
foi assim. Ele havia destruido aquele que tinha o poder da morte;
Ele havia levado cativo o cativeiro;, Ele havia exposto



publicamente os principados; Ele havia vencido o mundo; Ele,
como o verdadeiro Sansao, havia carregado as portas inimigas ate
o cume do monte. As vestes mortuarias haviam sido deixadas no
sepulcro vazio, como despojos de guerra e trofeus de conquista.

E assim, como Conquistador, Jesus ascendeu. O céu ja havia
conhecido o Deus vivo, mas nunca antes o Deus vivo em vitoria; e
nossa ascensao apos Ele, apenas proclamara, em outras palavras,
o triunfo e sera mais uma demonstracao de uma hoste de
conquistadores. Entao, no fim, quando o reino for adentrado, ele
sera adentrado (como ja dissemos) por um Conquistador apos
Seu dia de batalha e guerra de libertacao das maos dos inimigos.
O reino assim erguido sobre a ruina do inimigo sera inabalavel.

Agora, de acordo com tudo isso, creio eu, € o “novo cantico”
sobre o qual lemos na Escritura; pois os canticos ali sao canticos
de conquistadores, e sao, por assim dizer, prenuncios do cantico
do reino. Tal foi o de Moisés e da congregacao as margens do Mar
Vermelho; tal foi o de Débora; tais foram as declaragoes, se assim
podemos chamar de canticos, de Ana e de Maria; e tal sera o
cantico de Apocalipse 15 em seu devido tempo - os harpistas no
ceu, ali em vitoria sobre a besta, e sobre sua imagem, e sobre sua
marca, e sobre o numero de seu nome.,

Isso nos da um “novo"” tema para cantar ou alegrar-nos e,
portanto, “o novo cantico”. O antigo cantico, cantado pelas
estrelas da manha sobre os fundamentos da Terra, nao era um
cantico de conquistador, um cantico que celebrava uma vitoria
divina, seja pela redencao ou pela vinganca dos escolhidos de
Deus. Nao havia tema de vitdria entao, pois henhuma batalha
havia sido travada e vencida. Mas o pecado entrou desde entao.
Uma grande forca contraria entrou em acao, e o Senhor teve que
sair como “um Homem de guerra”, o Deus das batalhas; e,
portanto, no final, um novo cantico, um cantico com um Nnovo
tema ou peso, deve ser despertado para celebra-Lo nessa nova
acao ou carater de gloria. O cantico de Moises era um cantico de
conquistador, e assim, era o cantico do Cordeiro. “Cantai ao



SENHOR um cantico novo, porque Ele tem feito maravilhas; a
Sua destra e o Seu braco santo Lhe alcangaram a vitéria” (ARA).
O cantico sobre a criagao deve dar lugar, em amplitude e melodia,
ao cantico sobre os triunfos de Jesus. A primeira “pedra de
esquina” foi colocada pelo Criador, e os anjos cantaram (J6 38:6);
a segunda e trazida em vitoria, e Israel exclama em brados de
jubilo (SL118; Zc 4).

Que novas honras, podemos dizer com adoragao e gratidao, estao
sendo preparadas para Ele atraves de nossa historia, e que novas
alegrias para o ceu! Pois Suas vitorias tém sido por nos,
realizando, como observei, nossa libertacao e justificacao diante
de nossos inimigos. A gloria dessas vitorias € d'Ele, o fruto delas é
nosso. Cristo nao aparece como um Conquistador naquilo que Ele
faz diante de Deus por ndés, como nosso resgate, ou Resgatador
pelo preco de Seu sangue. Em toda essa acao Ele sofre, em vez
de conquistar; mas Ele e Conquistador contra o inimigo,
redimindo-nos dele ou vingando-nos dele.

E € um pensamento jubiloso que o Senhor entrara em Seu reino
vindouro como um Conquistador, tomando o trono de Salomao, o
pacifico, apos as guerras e vitorias de Davi. Mas esse gozo implica
cenas de carater tremendo. O triunfo, por si sO, € uma ideia
brilhante, mas esta repleto de lembrancas de campos de batalha
e cenas de derramamento de sangue. E 0 mesmo acontece com
o Senhor Jesus. O gozo de vé-Lo em triunfo e o poder de Seu
reino € radiante e reconfortante, mas “o lagar” precisa primeiro
ser “pisado”.

E ainda mais - embora isso seja solene - o pisar do lagar, ou a
execucao do julgamento divino, fala da corrupcao anterior ou do
amadurecimento da “videira da terra”. Se o Senhor, em juizo, tem
que pisar o lagar, o lagar primeiro tem que estar cheio.

E onde estamos realmente situados neste momento? Nao na
possessao do reino inabalavel; nao a vista do triunfo que o
anunciara, nem na audiéncia do novo cantico que ha de
acompanhar esse triunfo; nao na visao do campo de Bozra e das



vestes salpicadas de sangue, o dia do juizo divino que conduz ao
triunfo; mas em certo estagio do amadurecimento da videira de
Sodoma, que em breve sera lancada no lagar, ou seja, enfrentara
O juizo do Senhor.

Ali estamos, e 0 momento € solene. Cada dia, como o calor do
verao, somente amadurece e prepara as uvas de fel ou os cachos
de Gomorra. Nossas perspectivas sao, portanto, estranhas,
terriveis e gloriosas alem da imaginagao. Esperamos pelo
aumento crescente do mal, pelo lagar da ira de Deus para
recebé-lo e julga-lo, e entao pelo triunfo e pelo reino de Jesus.
Por tais coisas, esperamos, até onde nossos olhos se voltam para
a Terra; mas estamos “na encruzilhada, na entrada dos dois
caminhos” (ARA). Enoque estava la antes. Ele olhou para o
caminho da Terra, e la viu 0 amadurecimento da impiedade, € o
Senhor com milhares de Seus santos vindo para executar o juizo;
mas ele mesmo foi levado para cima, para o caminho dos céus
(Judas 14; Hebreus 11.5). O novo cantico foi cantado por Jesus
apos Sua ressurreicao (Salmo 40:3); ele sera cantado pelos santos
apoOs sua ressurreicao ou ascensao ao ceu (Ap 5:9); e entao sera
cantado por Israel no reino que € a sua ressurreicao (S1 98:1).



O Templo de Deus

Nos dois templos, o de Jerusalem, na antiga dispensacao, e o do
Espirito, na nova, vemos um significado em tudo o que ha neles.
Hebreus 9:8-9 nos da uma indicacao disso a respeito do santuario;
e mostra o carater do servico alii o veu permanecendo
constantemente abaixado para impedir o acesso do adorador a
presenca de Deus, ou do Santo dos Santos, era a figura para o
tempo entao presente. Exibia o carater daquela dispensacao, que
nunca, com os sacrificios que oferecia, dava conflanca ao
pecador, nem purificava a consciéncia, nem 0 aproximava como
adorador. Vemos o mesmo significado no templo do Novo
Testamento; tudo o que ¢ dito sobre ele tem uma voz que nos fala
do tempo presente e exibe o carater da dispensacao em que
estamos tao claramente quanto o outro templo exibiu. Como
prova disso, eu examinaria 1 Corintios 11, onde (e até o final de 1
Corintios 14) o apostolo esta tratando das ordenancas e da
adoracao da casa de Deus, ou o templo do Novo Testamento.
Este capitulo pressupode que 0s santos estejam em assembleia ou
ordem eclesiastica, e ao analisarmos sua ordem conforme
detalhado aqui, varios objetos nos chamam a atencao. (Até o
versiculo 17, nao vemos que se trata da assembleia. O editor)

Primeiro, vemos homens e mulheres sentados juntos. 1sso
demonstra seu interesse igual e comum em Cristo, onde nao ha
homem nem mulher, como lemos aqui. “Todavia, nem o homem
é sem a mulher, nem a mulher sem o homem, no Senhor”; pois,
considerados pessoalmente, eles tém a mesma posicao na Igreja
de Deus.

Em segundo lugar, vemos o homem descoberto e a mulher
coberta. 1sso nos revela a diferenca entre eles, considerada
misticamente, como lemos aqui: “Porque o homem nao provém
da mulher, mas a mulher do homem” (vs. 8-9). E essas duas
coisas sao verdadeiras, nao apenas quanto a Adao e Eva, mas



tambem quanto a Cristo e a Igreja, de modo que na assembleia a
mulher deve carregar o sinal da submissao (isto €, a cabeca
coberta), Génesis 24.65, e o homem deve aparecer sem o sinal,
apresentando assim misticamente “Cristo e a Igreja”.

Terceiro, em seguida, vemos a ceia preparada. 1sso nos explica por
que a assembleia se reuniu e o carater da dispensacao a qual a
Ilgreja agora esta inserida; pois nos mostra que o véu se foi. O
sangue de Jesus o rasgou e foi trazido em seu lugar. A mesa nos
fala do Cordeiro Pascal e da festa dos paes asmos sobre ela, e,
portanto, da remissao completa dos pecados, e tambem do
exercicio do julgamento proprio, e essas coisas sao exatamente o
que a Igreja desfruta e observa ate que o Senhor venha.

Assim, essas caracteristicas na assembleia possuem todo o seu
significado. Portanto, a assembleia dos santos, formada dessa
maneira, constitui o templo do Novo Testamento feito de pedras
vivas, e erguido dessa forma € um bendito testemunho para o
tempo presente. Cada objeto nos fala de seu carater; olhamos
para a assembleia dos santos e vemos as grandes verdades da
era presente refletidas como num espelho, assim como no
santuario, sob a lei, havia uma figura das coisas entao presentes.

Tudo isso e claro e simples; mas, ao meditar mais sobre 0 assunto,
observe que ha ainda mais significado nas coberturas usadas pela
mulher na assembleia do que eu havia observado antes (1 Co 11:5-
6). Este poder ou cobertura sobre a cabeca deve ser considerado
principalmente como significando a sujeicao que a mulher deve
ao homem, que € a sua cabeca, ou a sujeicao que a Igreja deve
ao seu Senhor. O poder, ou cobertura sobre a cabeca, era o sinal
disso e, portanto, era adequado a mulher na assembleia, pois sem
ele ela desonrava o homem, que € a sua cabeca (v. 5).

Mas ha mais do que isso, pois 0 apostolo acrescenta que, se a
mulher nao estiver coberta, que tambem tosquie ou rape o seu
cabelo, o que ele entao diz que seria uma vergonha para ela (v. 6).
Qual era a vergonha da qual o estado rapado ou tosquiado da
cabeca de uma mulher era a confissao? Isso deve ser



determinado por uma referéncia a lei, e sob ela encontramos
duas ocasioes em que a mulher era rapada ou ficava descoberta.
Primeiro, quando uma esposa estava sob suspeita (Numeros 5).
Segundo, quando ela havia sido recentemente tomada cativa e
estava lamentando a casa de seu pai, ainda nao unida ao Judeu
que a havia capturado em batalha (Dt 21). Esse estado rapado de
uma mulher assim expresso mostrava que ela nao estava
desfrutando nem da plena confianca, nem da plena alegria de um
marido.

Ora, a mulher nao deveria aparecer com tais marcas sobre si; pois
a Igreja nao deve ser vista como se fosse suspeita por Cristo, ou
como se ainda se sentisse uma cativa entristecida. 1sso seria a sua
vergonha! Mas a cobertura sobre a sua cabeca mostra que a
Ilgreja nao se encontra em nenhum desses estados, mas, pelo
contrario, esta feliz na afeicao e na conflanca do Senhor; e € assim
que deve ser - esta € a sua gloria.

Assim, a mulher coberta na assembleia demonstra as duas coisas
concernentes a Igreja - o feliz e honroso estado atual da Igreja
com Jesus, bem como sua inteira sujeicao a Ele como seu Senhor
- Ou seja, tanto reconhecendo-O como Senhor quanto
desfrutando da presenca afetuosa de Cristo, que afasta a
sensacao de cativeiro; enquanto, por outro lado, a cabeca
descoberta seria uma negacao de ambos - uma desonra para o
homem e uma vergonha para a mulher, alem de prestar um falso
testemunho aos anjos, que estao aprendendo os profundos
misteérios de Cristo por meio da Igreja (Ef 3, 1 Co 9).

Cristo foi visto por eles primeiro (1 Tm 3:16), eles observaram e
acompanharam todo o Seu progresso da manjedoura a
ressurreicao; e agora eles estao aprendendo com a Igreja e
observando seus caminhos, e se a mulher na assembleia
aparecesse descoberta, os anjos estariam aprendendo a licao
incorretamente. A cabeca raspada da mulher foi considerada
adequada para a dispensacao da lei; pois entao a sensagcao de
cativeiro nao havia desaparecido, o espirito de escravidao ainda



estava no adorador, e 0s lacos com a carne ainda nao haviam sido
completamente esquecidos; mas agora nao estamos “na carne,

mas no Espirito”, por estarmos unidos ao Senhor, e ha liberdade e
Nao escravidao.



Os Verdadeiros Adoradores

A Igreja de Deus € uma verdadeira adoradora exatamente pelos
mesmos fundamentos, adorando de acordo com a revelacao
ampliada que Deus fez de Si mesmo. Os verdadeiros adoradores
agora sao aqueles que o Pai, em Sua graca, buscou e encontrou,
e a adoracao deles procede disto — que o Filho lhes revelou o Pai,
e eles tém comunhao com o Pai e com Seu Filho Jesus Cristo.
Isso ainda ocorre, como em todos 0os outros casos de adoracao
em verdade, por causa da revelacao que Deus fez de Si mesmo.

Mas ha algo além disso na adoracao presente da Igreja; ela € “em
espirito”, bem como “em verdade” (Joao 4:21-24; 1 Corintios 12:12),
porque o Espirito Santo nos concedeu a capacidade de adorar,
habilitando os santos a chamar Deus de “PAI" e Jesus Cristo de
“SENHOR". Ha agora poder comunicado, bem como revelacao
para a finalidade da adoracao. Os adoradores sao filhos e tambéem
sacerdotes (Hebreus 5:5-6); tendo acesso com confianga como
filhos, eles estao no lugar santo - tendo o altar de bronze (a
lembranca do pecado) atras deles, e a plenitude de Deus
revelada, e tudo o que deve ser para a béncgao.

Tudo e revelado aos adoradores agora, pois 0 segundo veu esta
rasgado diante deles, e eles veem seu Pai no propiciatorio, no
trono do santuario; O sangue do Filho os introduziu ali, e a
habitacao do Espirito Santo os leva a adorar de uma forma digna
de tal santuario, e o Pai, buscando tais que O adorem, nao Se
contenta com nada menos do que aquilo que a conflanca, o amor
e a honra dos filhos Lhe conferem. Tal €, creio eu, a adoracao em
espirito e em verdade, pois assim € onde esta de acordo com a
revelacao e na graga do Espirito Santo.

Mas seus elementos ou sua forma podem ser muito diferentes,
como podemos notar mais adiante; pois, entendida de forma
apropriada e simples, adorar € render gloria a Deus no santuario,
de acordo com Sua propria revelagao de Si mesmo. Muitas coisas



podem rodea-la ou acompanha-la, mas que nao sao, de forma
simples e apropriada, adoragao. Abel adorou quando colocou seu
cordeiro no altar, embora isso fosse muito simples; mas foi
suficiente, pois era se apresentar diante de Deus da maneira
designada e reconhecer Sua gloria.

Assim Abraao adorou quando ergueu um altar a Deus, que lhe
apareceu (Gn 12:8). Israel adorou quando curvou a cabeca diante
da revelacao de Deus por Moises (Ex 4:30-31; 12:27): assim como
Moises fez em outra revelagcao (Ex 4:8). Assim Davi adorou (1 Cr
21.21). E assim a congregacao de Salomao (2 Cr 7:3) e a de Josafa
(2 Cr 20:18) adoraram; e embora nao seja chamada dessa forma, a
uncao da coluna de Betel por Jaco foi adoracao, porque era
reconhecer a Deus de acordo com Sua revelacao; e assim quando
Davi “ficou diante do Senhor” foi adoracao, creio eu, com base no
mesmo principio (2 Sm 7). JO adorou quando se prostrou em
sujeicao aos tratamentos de Deus com ele. Eliezer adorava
quando inclinava a cabeca, pois nesse ato reconhecia a bondade
divina para com ele (Gn 24:26, 52). A nacao de Israel adorava
quando apresentava seu cesto das primicias, pois seu cesto
falava a Deus de Seus proprios caminhos em graca - expunha
Seus louvores no santuario (Dt 26). A subida dos homens nas trés
festas anuais a “cidade do grande Rei" era adoracao, pois tais
festas expunham os proprios atos e caminhos em graca de Deus,
e isso é adoracao. O que eram todos esses atos senao o
reconhecimento agradecido para com Deus, de acordo tanto com
o0 que Ele havia feito como com o que Ele havia falado, e a
aceitacao de Sua misericordia de acordo com isso?

Parece-me que a congregacao do Senhor deve entrar no
santuario do Senhor agora com adoragcao semelhante - com o
proposito de manifestar o louvor a Deus - as virtudes ou louvores
d’Aguele que nos chamou das trevas para a Sua maravilhosa luz -
os louvores que Ele conquistou para Si mesmo por Seus proprios
atos e revelacoes benditos - e isso e feito no partir do pao com
acoes de gracas, de acordo com Sua ordenanca. Esse € 0 servico
que expde o que Deus fez, declarando que Ele providenciou um



remédio para o pecado. E uma lembranga, ndo do pecado, como
os sacrificios segundo a lei (Hb 10:3), mas uma lembranca de
‘Mim®, diz Jesus, e consequentemente dos pecados tirados.
Portanto, € um ato de adoracao, ou uma entrega a Deus de Sua
propria gloria - a gloria de Seus atos e revelacdes. Orar pelo
perdao dos pecados seria uma dissonancia com a mesa; seria
(ainda que de forma nao intencional) uma afronta ao sacrificio do
Filho de Deus; seria reconstruir as coisas que Cristo havia
destruido; e, na linguagem e no sentido de Galatas 2, torna-Lo
ministro do pecado - fazendo do Seu sangue, como o0 sangue de
touros e bodes; apenas a lembranga do pecado, e nao o remidor
do pecado.

Mas cercar a mesa com agoes de gracas e participar da festa com
louvor pela redencao seria honrar a obra do Cordeiro de Deus que
a festa apresenta e, portanto, € sempre acompanhada dessa
forma que a Escritura nos apresenta. Jesus, ao tomar o pao e o
calice, “deu gracas” (Mt 26; Mc 14, Lc 22). Ele ndo fez nada alem
disso. As palavras abencoar e dar gragcas sao, para todos os
efeitos morais, usadas no mesmo sentido, e, com o mesmo
pensamento, o apostolo o chama de “o calice da béncao que
abengcoamos”, porque por esse calice, ou por essa morte e
derramamento de sangue de Jesus que ele representa, Ele Se
intitula, com grande dignidade, ao louvor. Pode ser acompanhada
de confissao de pecados, pois tal confissao nao estaria em
discordancia com esta ceia. Mas ainda assim nao encontramos
alusao a isso em nenhuma passagem que se refira a ceia; por
essas passagens, a ceia assume a forma simples de ser uma festa
eucaristica®, ou um momento de acdo de gragas pela remissao
dos pecados. Ela diz (pelo menos a mesa tem essa voz), “Dai
bebida forte ao que esta prestes a perecer, e o vinho aos
amargurados de espirito; Que beba, e esqueca da sua pobreza,
e da sua miséria ndao se lembre mais”. No entanto, certamente, o
servico de julgamento proprio e exame proprio pode muito bem
preceder esta festa.



Em devida ordem, as mulheres cobertas e 0s homens
descobertos comparecem diante do Senhor e partem o pao (1
Corintios 11). Isso € ocupar o0 lugar para o qual o Senhor os
chamou e, assim, isso proclamar Seu nome e louvor, e isso € dar a
Ele a gldria que Ele, de forma tao bendita, conquistou; por assim
dizer, € como lIsrael apresentando seu cesto. E como curvar a
cabeca diante da revelacao de Sua misericordia.

O servico é eucaristico. E uma festa sobre um sacrificio. E a casa
do Pai aberta com o retorno do filho prodigo. E esta € a nossa
adoracao apropriada, pois € “em verdade”, segundo a revelacao,
segundo a provisdo perfeita que o Nosso Deus fez pelos Nossos
pecados na dadiva e nos sofrimentos de Jesus. Assim, quando 0s
primeiros discipulos se reuniram, foi para este ato de adoracao ou
servico (Atos 20:7; 1 Corintios 10:11). Outras coisas podem cerca-lo
ou acompanha-lo, mas esta era a adoracao deles; isso os levou ao
santuario - esta era a ocupacao deles ali.

Encontro em Deuterondbmio 26 que outras coisas podem
acompanhar a adoracao, pois depois que Moisés 0s orienta
quanto ao seu cesto, ele lhes fala sobre confissao e oracao. Assim
Moisés orou apos sua adoracdo em Exodo 34. Assim, os anciaos
comeram e beberam na presenca de Deus, que era propriamente
sua comunhao ou adoracao. Mas Moisés ja havia previamente
falado a eles sobre a alianca (Exodo 24), como em Atos 20 0s
discipulos se reuniram para “partir o pao”, mas Paulo dirigiu-lhes
um longo discurso; como também, na primeira instituicao da ceia,
0 Senhor reuniu Seus discipulos com o propodsito da ceia, mas Ele
0S ensinou sobre outras coisas tambéem e, antes de se separarem,
eles cantaram um hino; e o mais significativo € que a mesma
coisa nos € transmitida em 1 Corintios 11 e 14, onde a casa de
Deus, ou local presente de adoracao, € amplamente aberto para
nos.

Pois ali o apostolo mostra os discipulos, misticamente, e
devidamente cobertos e descobertos, na adoracao, um servico
de partir o pao. Ele nos diz claramente que era para esse fim que



se reuniam. Mas entao ele considera os ‘espirituais’ Ele considera
0 que pode acompanhar a adoracdo - a invocacao de Jesus, ou o
ministério da Palavra na vida e no poder do Espirito Santo dado
aos santos - e assim ele revela o santuario e suas acoes e
utensilios, mostrando 0 que era a propria adoracao, e entao o que
poderia devidamente acompanha-la.

Em 1 Timoteo 2, recebemos instrucdoes quanto ao servico
posterior dos santos na assembleia - que a oracao e a
intercessao, tao amplas e livres quanto a graca que os havia
resgatado, deveriam marcar sua uniao e encher o templo vivo de
Deus. Mas ainda assim, essa intercessao nao € simples e
propriamente adoracao. A adoracao deles ainda era o partir do
pPao, porgue esse era o ato que exaltava o louvor de Deus, ou Lhe
dava a gloria de Seus atos e tratamentos presentes com eles e
por eles, e era isso que os unia. A doacao de esmolas tambéem
acompanhava devidamente a adoracao, assim como poderiam a
oracao e o ministério da Palavra; mas, da mesma forma, €
simplesmente um acompanhamento, como a libertacao do preso
na festa.

As duas coisas sao apresentadas distintamente na histéria de
Abrado. Ele € um adorador em seu altar. Mas entao nao ouvimos
nenhuma suplica dirigida a Deus por ele. Ele € um suplicante a
respeito de Sodoma, e ali nao vemos altar algum (Gn 18:23). Isso &
muito claro, definindo claramente o carater da adoracao e
mostrando que o partir do pao € claramente o servico do
santuario agora, independentemente de qualquer outra coisa que
possa entrar com ele. Pois Deus deve ser adorado segundo Ele
mesmo (Joao 4), e tomar qualquer coisa como autoridade na
religiao, que nao fosse proveniente dEle, nos mostra que o
homem nao deve determinar suas proprias mManeiras como
adorador, pois isso mutilava a adoragao, como o Senhor disse aos
Judeus em Mateus 15 (de cujo principio Deuterondmio 12 € mais
uma testemunha)®®. A disposicdo voluntdria na adoragao e correta;
a obstinacao destroi tudo. De sua propria vontade, eles trouxeram
suas ofertas (Lv 1:3; 7:16); mas isso deveria ser feito como e onde o



Senhor quisesse. Assim €& conosco;, Devemos adorar “em
espirito”, isso € a mais pura verdade - na graca e liberdade do
Espirito Santo que nos foi dada; mas devemos adorar “em
verdade” também, segundo a revelacao que Deus faz de Si
mesmo e da Sua adoracao. Disso eu ja falei.

A manutencao de bosques e lugares altos em Israel sempre foi
testemunha de que o povo nao havia preparado devidamente seu
coracao para buscar o Senhor Deus de Israel, o unico Deus
verdadeiro, que havia estabelecido Seu nome em Jerusalem (2
Cronicas 14.3; 15:17; 17:6; 19:3; 20:33).

Sobre o tema da adoracao, eu ainda acrescentaria que o gozo e
um espirito de gratidao e liberdade a caracterizaram em todos os
tempos. Adao desfrutando do jardim e de seus frutos era
adoracao. A apresentacao do cesto por Israel e a celebracao das
festas eram adoracao, e quanta alegria e acdes de gracas
convinham a tais ocasioes! Os santos reunidos em torno da mesa
do Senhor constituem agora a adoracao, € o espirito de confianca
de filhos, de acdes de gracas e de liberdade deve encheé-los.
Todos esses atos de adoracao, em diferentes épocas, foram
marcados pelo gozo em diferentes ordens, pois certamente um
Deus de amor € um Deus de gozo.



Adoracao

Com esta breve visao dos templos, consideremos a adoragao que
poderia enché-los. A verdadeira adoracao, assim como o
verdadeiro conhecimento de Deus, sempre flui da revelacao, pois
o0 homem, pela sabedoria, nao conhece a Deus. A adoracao, para
ser verdadeira, deve estar de acordo com a revelacao que Deus
fez de Si mesmo, e eu gostaria de tragar isso um pouco atraves da
Escritura.

Abel era um verdadeiro adorador; sua adoracao ou oferta era
segundo a fé, isto &, segundo a revelacao (Hb 11). As primicias do
seu rebanho que ele ofereceu eram conforme a Semente ferida
da mulher e conforme as tunicas de pele com que o Senhor Deus
vestira seus pais.

Noé seguiu Abel e também adorou com a fé na Semente ferida da
mulher; ele tomou sua nova heranca somente em virtude do
sangue (Gn 8:20); ele era, portanto, um verdadeiro adorador -
adorando a Deus como Ele havia Se revelado.

Génesis 127, aqui vemos Abrado seguindo os passos deles, um
verdadeiro adorador. Posso observar que ha uma notavel
auséncia de vontade propria em Abraao: ele creu em Deus e no
que lhe foi dito; ele saiu como lhe foi ordenado; ele adorou como
lhe foi revelado.

Isaque, precisamente no mesmo caminho de Abraao, adorou o
Deus que lhe havia aparecido, nao pretendendo ser sabio,
tornando-se assim um tolo, mas em simplicidade de fé e
adoracao, como Abraao, erigindo seu altar ao Deus revelado (Gn
26:24-25).

Jaco era um verdadeiro adorador. O Senhor lhe aparece em sua
tristeza e degradacao, na miséria a qual seu proprio pecado o
havia reduzido, revelando-Se assim como Agquele em Quem a
misericordia triunfa sobre o juizo (ARC), e ele imediatamente



reconhece Deus como assim lhe foi revelado, e este Deus de
Betel foi seu Deus ate o fim (Gn 48:15-16). Aqui houve uma
revelacao ampliada de Deus, e a adoracao seguiu tal revelacao, e
esta € a verdadeira adoragao.

A nacdo de Israel era uma verdadeira adoradora; Deus havia Se
revelado a Israel de diversas maneiras - Ele lhes deu a lei da
justica e tambéem a sombra dos bens futuros. Por meio da lei, Ele
multiplicou as transgressoes, e pela sombra dos bens futuros, Ele
proveu remedio. e a adoracao de Israel era de acordo com isso.
Havia uma extrema sensibilidade ao pecado, com encargos para
aplaca-lo, que eles nao eram capazes de suportar, € assim o
espirito de escravidao e medo era gerado. Israel havia se tornado
cada vez mais consciente do bem e do mal, e sua adoracao era
correspondente a isso. O tabernaculo ou templo onde toda a
adoracao acontecia conforme a adoracao estabelecida ainda
podia ser colocado de lado, porque nao era a coisa perfeita, e
Deus, apesar disso, poderia mostrar o melhor se quisesse,, e
assim Ele fez em varias ocasidoes. Testemunhem Gideao, Manoa e
Davi.

Gidedo adorou segundo uma nova revelacao de Deus, apesar de
Silo e do tabernaculo; sua rocha tornou-se o lugar ordenado, ou o
altar ungido, justamente por causa dessa revelacao e ordem de
Deus (Jz 6:14-26). Manoa transforma aquilo que supunha ser uma
refeicaoc em sacrificio, porque o Senhor havia revelado Seu desejo
de que assim fosse (Jz 1315, 19). Davi, a mando do Senhor, volta-
se do altar ordenado ou consagrado para outro, que estava na
heranca impura de um gentio, onde, no entanto, como outrora em
Betel, a misericordia triunfou sobre o juizo, e onde,
consequentemente, Deus havia construido para Si outra casa.
“Esta sera a casa do SENHOR Deus”, diz Davi (1 Crbnicas 22).
Assim, entao, esses trés casos foram casos de adoracao
verdadeira, embora manifestamente um afastamento da
adoracdo estabelecida por Deus.



O leproso curado era um verdadeiro adorador, embora, da mesma
forma, tenha se desviado da ordem estabelecida, da ordem
divinamente estabelecida, justamente porque, sem uma ordem,
apreendeu Deus em uma nova revelacao de Si mesmo (Lucas
17:11-19). A cura tinha uma voz no ouvido da fé, pois somente o
Deus de Israel poderia curar um leproso (2 Reis 5:7). I1sso era ainda
mais excelente do que o mesmo tipo de fé em Gideao, Manoa ou
Davi.

J. G. Bellett



Notas

[«—1]
O “iniquo” sera revelado, mas € “o mistério da iniquidade”
que agora esta operando;



[«2]
Ele estava “no Espirito” (Ap 1:10). E sabemos que o Espirito
era como um carro para transportar os profetas da
antiguidade, seja de fato ou em visao, de um lado para o
outro. (veja 1 Reis 18:12; Ezequiel 3:12; Atos 8:29).



[«3l
Eles superaram a medida de Jo. Ele clamou “pelo sangue do
Cordeiro” (veja JO 19:25), mas falhou na devogcao de um martir
€ nao estava preparado para o lugar da morte.



[«—4l
Nao duvido que as “grandes exibicoes” da atualidade sejam
plangjadas por Satanas para incitar o mundo a essa
admiracao idolatra pelo homem, para que esteja mais
preparado para a besta quando ela aparecer em todo o seu
fascinio. O santo deveria se retirar disso para Jesus.



<5l
A repreensao do Senhor a Filipe nao tem aplicacao tao direta
a incredulidade de Filipe no que diz respeito a Pessoa do
Filho, como a sua incredulidade com respeito a revelacao do
Pai que havia sido feita pelo Filho: a outra esta envolvida.



[0l
Nao € a coisa recebida que torna seu gozo completo, mas a
prova que recebem de que eles tém para si mesmos o
coracao e os ouvidos do Pai. O Pai, e nao o dom, faz isso por
eles, completando o gozo deles. Veja Joao 16:24.



[«7]
Comer apenas legumes e observar dias santos, se
interpretados integralmente, sao costumes que depreciam o
evangelho ou afetam a plena beleza da verdade. Mas tais
coisas devem ser suportadas (Rm 14). E nossa alma tem plena
consciéncia disso. a depreciacao da Pessoa do Filho nao
receberia um decreto em seu favor dessa maneira.



[«8]

O Criador descansou: Suas obras estiveram acabadas desde
a fundacao do mundo (Hb 4); mas posso dizer que isso €
tudo. Em outras manifestacdes de acao graciosa, Deus ainda
nao descansou. Como Pai, como Cristo, ha Pessoa do Espirito
Santo, e como Senhor de Israel e de toda a Terra, Deus ainda
precisa alcancar o Seu descanso. O descanso € aquele que
“resta ainda”, podemos dizer, tanto para Ele quanto para o
Seu povo; pois Ele ainda opera com amor e poder, e eles
ainda labutam contra o pecado, o0 mundo e o inimigo. Veja
Joao 517; Ef 4.



[«—9]
N. do T.. euxapioTia (eucaristia) significa gratidao ou agao de
gracas.



[«—10]

E € uma Escritura impressionante. Aqui, o Senhor de Israel diz
a Moiseés que Ele mesmo escolheria um lugar para ali colocar
Seu nome, e somente para esse lugar o povo deveria trazer
suas ofertas, e nao somente para o lugar escolhido pelo
Senhor, mas de acordo com a maneira prescrita por Ele, eles
deveriam adorar. Eles nao deveriam imitar a adoracao das
nacoes, mas prestar sua adoracao de acordo com a propria
Palavra de Deus, ou “em verdade” (vs. 20-32).



	Conquistadores
	A Fé do Filho de Deus
	O Pai
	A Glória de Deus
	A Glória do Unigênito
	Deus Manifestado em Carne
	Jesus Cristo Veio em Carne
	A Ceia do Senhor
	O Novo Cântico
	O Templo de Deus
	Os Verdadeiros Adoradores
	Adoração

