


 

Pequenas Exposições e Meditações
Espirituais

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

John Gifford Bellett



 
Título do original em inglês:
Brief Expositions and Spiritual Meditations – J. G. Bellett
Primeira edição em português – Outubro de 2025
 
Originalmente publicado por:
BIBLE TRUTH PUBLISHERS
59 Industrial Road, Addison, IL 60101
Estados Unidos da América
 
Traduzido, publicado e distribuído no Brasil com autorização dos editores da
versão original em língua inglesa por ASSOCIAÇÃO VERDADES VIVAS, uma
associação sem fins lucrativos, cujo objetivo é divulgar o evangelho e a sã
doutrina de nosso Senhor Jesus Cristo.
Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br
 
Abreviaturas utilizadas:
ACF  – João Ferreira de Almeida – Corrigida Fiel – SBTB – 1994
ARC  – João Ferreira de Almeida – Revista e Corrigida – SBB 1995
ARA  – João Ferreira de Almeida – Revista e Atualizada – SBB 1993
TB     – Tradução Brasileira – 1917
AIBB – João Ferreira de Almeida – Imprensa Bíblica Brasileira – 1967
JND  – Tradução Inglesa de John Nelson Darby
KJV   – Tradução Inglesa King James
 
Todas as citações das Escrituras são da versão ACF, a não ser que outra esteja
indicada.
Qualquer sugestão de correção será bem-vinda.

https://bibletruthpublishers.com/john-gifford-bellett-jgb/the-evangelists-meditations-on-the-four-gospels/j-g-bellett/lub6-14985
https://www.verdadesvivas.com.br/
mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br?subject=Revista%20O%20Cristao


Pequenas Exposições e Meditações
Espirituais

J. G. Bellett
Parte 1/4

 

Conquistadores
 

Quando observamos um pouco os diferentes agentes do mal e
dos enganos exibidos no livro do Apocalipse, nos perguntamos
como é que alguma alma escapará. E então, quando nos
lembramos de que, embora esses agentes ainda não tenham se
manifestado, as energias que hão de animá-los e usá-los já estão
espalhadas e em ação, e todas operando agora em mistério, se
não em formas reveladas, ficamos atônitos com a visão que
temos do conflito em que estamos engajados.
Haverá “o dragão” e sua “grande ira” – a “besta” e seu “falso
profeta” – as “rãs” – “Babilônia”, “os reis da Terra” – e “toda a Terra”
se maravilhando “após a besta”.

Que agentes tremendos na obra do engano, das trevas e do
sangue! Que fortes tentações e que dificuldades aterradoras
assolarão então o caminho dos santos peregrinos! Quem resistirá?
Quem encontrará um caminho seguro em meio a essa sucessão
de obstáculos? Quem descobrirá o caminho da vida e da luz em
meio a todas essas trevas cada vez mais densas e avassaladoras?

E, no entanto, agora temos que tratar com cada aspecto desta
cena terrível, com cada membro deste grande sistema de sutileza
e força, no mistério ou espírito dele; embora, é claro, algumas
partes dele possam estar mais em atividade real do que outras.
Mas é nosso dever ainda, e sempre, reconhecer o dragão e sua
ira, a besta e as rãs, a Babilônia, os reis da Terra e o mundo



enganado por sinais e adoração infiéis ou idólatras – reconhecer
cada um e todos eles no mistério, ou na energia oculta, de sua
atuação.1 (veja o grego de 2 Tessalonicenses 2).

O campo de conflito assim exposto é realmente muito sério. Mas,
à medida que este mesmo livro se revela para nós, temos, ao
mesmo tempo, que reconhecer a melhor região, isto é, a celestial,
onde obtemos objetivos completamente diferentes, e todos,
posso dizer, para nós.

O profeta de Deus em Patmos passa, em visão, com grande
facilidade e rapidez da Terra para o céu, e do céu para a Terra. As
duas regiões estão alternadamente diante dele, e ele vê a ação
em cada uma delas. Mas a passagem é feita com facilidade e
rapidez.2

Nos capítulos 4-5, ele está à vista do céu. Assim, na abertura dos
selos, no capítulo 6, passando, porém, imediatamente a ver os
resultados desses selos abertos na Terra: assim, novamente no
capítulo 8, o encontramos em visão de ambas as regiões; e, da
mesma forma, posso dizer, em todo o livro. Ele ouve a música e as
conferências no céu, o êxtase e as esperanças ali; e então,
novamente, ele se encontra em meio ao orgulho incrédulo, à
confusão e a todas as obras de princípios apóstatas, que
conferem o caráter à cena na Terra. Ele passa da exultante festa
de casamento no céu para o terrível julgamento do Cavaleiro no
cavalo branco sobre toda a iniquidade confederada da Terra.

Vemos algo disso no início de Jó. Lá estamos, em visão, tanto no
céu quanto na Terra, como num piscar de olhos. O mesmo ocorre
no momento do martírio de Estêvão. Quão próximas uma da outra
estão as duas regiões apresentadas a nós (a da visão e a da fé, ou
a da Terra e a do céu), embora tão diferentes entre si! (Atos 7).

Acaso não é tarefa da alma agir ainda assim? Há duas regiões – a
da fé e a da visão: e a alma deve passar rápida e frequentemente
para a região da fé. Se Jó tivesse visitado o céu dessa forma, e



ouvido e visto a ação ali, estaria pronto para as provações e
tristezas que o aguardavam na Terra.

Pouco se sabe sobre isso, de fato, mas a alma cobiça o poder de
seguir João no Apocalipse, passando, como vemos, fácil e
rapidamente da Terra para o céu e vice-versa, e sempre
preparada, posso dizer, sem espanto, para as mudanças de
cenário.
Mas, além disso, para o encorajamento de nosso coração,
observo duas vitórias alcançadas no progresso deste livro: uma
sobre o acusador (cap. 12:11) e outra sobre a besta (cap. 15:2).

O acusador foi derrotado por um certo exército de mártires, e as
armas de sua luta vitoriosa estão penduradas diante de nós; pois
nos é dito que eles venceram pelo “sangue do Cordeiro”, pela
“palavra de seu testemunho” e por “não amarem suas vidas até
a morte”. Essas tinham sido suas armaduras em conflito com o
acusador.

Se o acusador subisse, como no caso de Jó, à presença de Deus
com acusações contra eles, eles o enfrentariam com “o sangue
do Cordeiro”. Eles alegariam o sacrifício do próprio Cordeiro de
Deus, de acordo com o testemunho de Deus a respeito dele. E à
acusação de que “pele por pele, tudo o que o homem tem dará
pela sua vida”, eles entregavam a própria vida à morte em
resposta.3

Aqui estava a vitória deles, e tais eram as armas que a havia
alcançado. O céu poderia ocupar-se em celebrar essa vitória.
Jesus estava em pé quando Estêvão foi martirizado? Fácil, então,
para o céu se dedicar a recordar com regozijo essas conquistas
desse grupo de mártires.

Mas, novamente, temos outra vitória celebrada no capítulo 15. Ela
foi obtida sobre a besta, assim como a outra foi conquistada sobre
o acusador.



Os conquistadores aqui são como Israel no Mar Vermelho em
Êxodo 15. E assim como naquele cântico de Israel, também aqui
neste cântico de triunfo aprendemos o caráter da verdade
anterior e como os conquistadores venceram.

Moisés e a congregação relembram o fato de que uma vitória
havia sido conquistada. Mas, mais do que isso, relembram como
ela havia sido conquistada. Cantam sobre o cavalo e seu cavaleiro
sendo lançados ao mar, sobre Jeová, como um Guerreiro,
lançando Seus inimigos nas águas impetuosas, sobre as
profundezas que cobriam os inimigos. E deixam claro que o
próprio Israel não havia lutado, mas que Jeová havia tornado a
batalha inteiramente Sua.
Assim, o estilo da vitória, seu instrumento e força, são
proclamados neste cântico, assim como o fato da vitória. E julgo
da mesma forma faz o cântico de Apocalipse 15.

Todo o mundo se maravilhou com a besta, e esse
maravilhamento levou à adoração – ou melhor, isso foi a própria
adoração (Apocalipse 13). Seu poder parecia tão grande, sua
história tão maravilhosa, que todo o mundo se maravilhou e
adorou, exceto (como posso dizer) este grupo de conquistadores
que pagou com a vida o preço de sua fé em Deus e fidelidade a
Jesus.4

 

Mas o cântico, como eu disse, expressa, a meu ver, as armas que
eles usaram naquele dia de batalha. E estas eram que esses
mártires admiravam e adoravam “o Senhor Deus Todo-
Poderoso”, enquanto o mundo ao seu redor se maravilhava e
adorava a besta. O mundo se maravilhava com a grandeza da
besta e a maravilha de sua história; mas eles estavam em santa
admiração e adoração pelo Senhor e pela maravilha de Suas
obras (veja Apocalipse 15:3). E enquanto todos ao redor temiam a
besta que poderia e mataria seus corpos, eles viviam somente no



temor de Deus, dando ouvidos à voz do anjo que falara de Seu
julgamento vindouro (veja Apocalipse 14:7; 15:4).

Assim, este belo, porém curto, cântico narra a maneira como a
vitória foi alcançada, ou as armas que a realizaram, como o
cântico de Israel no Mar Vermelho já havia feito antes. Posso notar
uma diferença nas batalhas, embora os cânticos sejam os
mesmos. Aquela no Mar Vermelho foi travada somente por Jeová
em favor de Israel, esta com a besta foi travada pelo Senhor em
Seus santos.
Mas, além disso. Eu poderia estender esse pensamento às vitórias
no livro do Apocalipse e dizer, de modo geral, que do começo ao
fim este é o livro das vitórias.

Ele contempla corrupção ou apostasia – mal na Igreja e no
cenário exterior; ou primeiro entre os castiçais e depois na Terra
ou no mundo.

Mas a corrupção ou a apostasia ocasionam lutas ou conflitos por
parte dos santos; e, consequentemente, os santos neste livro são
tratados ou contemplados como conquistadores; aqueles que
estiveram em conflito por causa da corrupção e saíram vitoriosos.
Eles são formalmente considerados nesse caráter neste livro.
Assim, é como vencedores que o Espírito Se dirige a eles em
cada uma das cartas às Igrejas. “Aquele que vencer” é a
expressão usada em cada uma delas; porque em cada igreja se
contempla uma luta ou conflito, por causa da corrupção interior,
ou pelo perigo e inimizade exterior (Ap 2-3).

E sugiro que as coroas de Apocalipse 15 são mais formalmente as
coroas dos vencedores do que dos reis (veja cap. 3:11), como se
víssemos os “vencedores” do capítulo anterior entronizados no
capítulo 4.

Podemos dizer que, na avaliação divina, quase não há diferença;
pois o reino é tomado por aqueles que já estiveram em conflito
antes (veja Lucas 22:28-29; Mateus 20:28; 1 Coríntios 9:25; 2



Timóteo 2:12). O Senhor, nos dias de Sua carne, conquistou uma
sucessão de vitórias sobre Satanás (Mateus 4), sobre o mundo
(João 16:33), sobre o pecado e seu julgamento (Mateus 27:51),
sobre a morte e o sepulcro (João 20:6-7). Esta Terra tem sido o
cenário dessas vitórias, o evangelho as anuncia e a fé as aceita.

Assim, na cena seguinte (Apocalipse 5), o Senhor Jesus é
reconhecido como um Conquistador. Nesse caráter Ele toma o
livro. A palavra “prevaleceu” (KJV) é a palavra comum para
“vencer”, “o Leão... venceu”. Então, no decorrer do livro, vemos
duas vitórias celebradas no céu, uma obtida sobre o acusador
(Apocalipse 12) e outra sobre a besta (Apocalipse 15), como já
observei. Então, na Terra, vemos a vitória alcançada, vitória sobre a
inimizade final e concentrada e a força e o orgulho apóstata de
todo o mundo (Apocalipse 17:14; 19:11-21).
E ainda mais, pois pergunto: acaso a primeira ressurreição não é
contemplada como uma ressurreição de vencedores? Não é um
reinado de vencedores que vemos em Apocalipse 20:4? E assim
para sempre, para a herança de todas as coisas, depois que esta
estiver nas mãos dos vencedores (Apocalipse 21:7).

Posso perguntar à minha própria alma qual a medida ou o caráter
de vitória que marca o meu caminho? Posso indagar isso a mim
mesmo? Será que eu sei o que é o conflito por causa da
corrupção e o que é a vitória da separação dela?

Quanto mais vencedores somos, mais estamos moralmente
habilitados a sermos leitores do livro do Apocalipse. João, posso
dizer, foi um vencedor no primeiro capítulo, pois foi mártir ou
confessor na Ilha de Patmos, “irmão, e companheiro na aflição, e
no reino, e paciência de Jesus Cristo”, e nesse caráter ele recebe
a revelação que lhe é comunicada. E sugiro novamente que ela
chega a ele vinda de um Vencedor, porque lhe vem de “Jesus
Cristo” no caráter (entre outros) de “a fiel Testemunha”, o caráter
no qual Ele venceu o mundo (veja 1 Timóteo 6:13; veja também
João 16:33; Apocalipse 3:21).



De fato, as quatro ideias principais do livro parecem ser
corrupção, conflito, vitória e reino, com o julgamento de Deus em
exercício do começo ao fim.

O livro pressupõe, por assim dizer, que aqueles que têm provado
a graça do Salvador devem permanecer na rejeição do Salvador.
Isso pode conferir ao livro um caráter um tanto forte para nosso
tímido coração; mas é apropriado que o volume de Deus se
encerre com tal capítulo, se assim posso chamá-lo. Porque a
bênção da criatura não foi o único objetivo na criação, nem o é na
redenção. Sua própria glória foi proposta, bem como o bem de
Suas criaturas. E é para Sua glória julgar um mundo réprobo e
impenitente; e Seu povo O glorifica tomando parte com Ele nesse
julgamento; e eles julgam o mundo agora em fraqueza,
contradizendo o curso dele, mesmo com o risco de bens,
liberdades e vidas, como em breve o julgarão com poder, quando
assentados em seus tronos na regeneração.
O volume então se encerra como começou, para a Sua própria
glória, é claro, de uma maneira diferente, isto é, no julgamento de
todos os princípios apóstatas do mundo em sua condição
amadurecida. E é justamente esperado que os santos estejam ao
Seu lado nessa ação. Este é o seu lugar e caráter neste livro. A
presente era é uma período de fácil profissão de fé, e a força e a
devoção do mártir que se encontram neste livro não são o
elemento comum. Ó, que a fé e o amor o alcancem! – que
estejam ao lado de um Jesus rejeitado contra o mundo!

Mas mais do que isso: o livro contempla os santos como
herdeiros, bem como conquistadores. A expectativa e o desejo de
tomar possessão e domínio da Terra ocupam a mente de Cristo e
dos santos do começo ao fim. De forma adequada ou necessária,
porque o livro selado é o livro da herança, e esse livro rege a ação
desde então até o fim; e eu pergunto: acaso a atitude dos santos
agora não é bem diferente daquela no Apocalipse? Eles agora
estão a “esperar dos céus a Seu Filho” (1 Tessalonicenses 1); no



Apocalipse, eles estão esperando para reinar na Terra, isto é,
agora eles estão na Terra, mas então estarão no céu.

No início da parte profética de Apocalipse 4, vemos o arco, o sinal
da segurança da Terra, ao redor do trono no céu. E Aquele que
está assentado no trono está revestido de Sua glória como
Criador, para o prazer de Quem todas as coisas foram criadas.
Estamos, portanto, em espírito, em Gênesis 1.
Em Apocalipse 5, o livro da herança da Terra passa para as mãos
do Cordeiro, e todos se regozijam. Estamos, portanto, em espírito,
em Gênesis 2, onde o próprio Senhor Deus e todas as criaturas
reconheceram o domínio de Adão: o Senhor Deus, conferindo-o a
ele, e as criaturas, submetendo-se a ele.

Os julgamentos sob os selos e sob as trombetas, os precursores
necessários do reino, então seguem seu curso; e no capítulo 10 o
Senhor Jesus, como o Anjo poderoso, triunfa no momento que se
aproxima da herança e do domínio sobre a Terra e o mar; e, em
Apocalipse 11, os santos no céu fazem o mesmo.

A voz ouvida no céu em Apocalipse 12, e o cântico dos harpistas
vitoriosos em Apocalipse 15, expressam igualmente regozijo pela
perspectiva do reino. “Agora é chegado… o reino do nosso Deus,
e o poder do Seu Cristo”, diz a voz no céu. “todas as nações
virão, e se prostrarão diante de Ti”, cantam os harpistas.
Então, em Apocalipse 19, o regozijo no céu é este: aquela que
corrompia a Terra foi julgada; e a voz ali (como de muitas águas e
poderosos trovões) profere: “Aleluia! pois já o Senhor Deus Todo-
Poderoso reina”. E o ato que torna a Terra propriedade do Senhor
acontece.

Em Apocalipse 20, a primeira ressurreição é mencionada como
tendo o propósito específico de trazer ou manifestar o reino.
Falando dos ressuscitados, o profeta diz: eles “viveram, e
reinaram com Cristo durante mil anos”.



E como o livro se encerra? Não com uma descrição da Igreja nos
lugares ocultos do céu, como a casa do Pai, mas com uma visão
da Igreja nos céus manifestados, a sede de poder ou governo,
diante da luz da qual os reis trarão sua glória e honra, e de onde
sairão as águas do rio e as folhas da árvore para a cura das
nações. E esta é uma tal visão dos lugares celestiais como
convém à Terra nos dias do reino; e dos servos de Deus e do
Cordeiro, que estão lá, é dito no final, “e reinarão para todo o
sempre”. Este é o livro do reino mais do que da Igreja. O destino
celestial da Igreja está assegurado, como em Apocalipse 4, mas o
reino no final é alcançado por meio de julgamentos.



A Fé do Filho de Deus
 

Há um caráter de verdade na Epístola aos Gálatas, muito oportuna
neste tempo presente e muito fortalecedora para a alma em
todos os tempos.
Ela nos ensina a saber que a religião da fé, é a religião da
confiança pessoal imediata em Cristo. Uma verdade que é, repito,
oportuna em dias como os atuais; quando as provisões e
reivindicações de certas formas eclesiásticas terrenais e um
sistema de ordenanças, sugeridos pela mente religiosa e carnal,
são abundantes e fascinantes. Aprender, em todos os tempos,
que nossa alma deve ter sua ocupação imediata com Cristo é
reconfortante e assegurador. Ouvir isso novamente, em um tempo
como o presente, é necessário.

O apóstolo é muito fervoroso nesta epístola, de forma natural e
apropriada, como todos nós deveríamos ser, como todos nós
precisamos ser, quando alguma possessão corretamente
valorizada é invadida; quando alguma porção preciosa da
verdade, a mais preciosa de todas as possessões, é adulterada.

Nesta epístola, em primeiro lugar, como no início, o apóstolo nos
faz saber, com grande força e clareza, que ele havia recebido seu
apostolado diretamente de Deus; não apenas sua comissão ou
seu ofício, mas também suas instruções; aquilo que ele tinha para
ministrar e testemunhar, bem como sua nomeação e ministério
em si. Ele era um apóstolo diretamente de Deus Pai e do Senhor
Jesus Cristo; e o que ele sabia e ensinava, ele obtinha por
revelação direta e imediata.
E, em conexão com isso, ele nos diz que, assim como Deus havia
tratado imediatamente com ele, ele, em resposta à confiança,
tratou imediatamente com Deus. Pois, tendo recebido a
revelação, tendo o Filho revelado nele, ele imediatamente se
absteve de consultar carne e sangue. Ele não subiu a Jerusalém,



para aqueles que eram apóstolos antes dele, mas desceu para a
Arábia, carregando, por assim dizer, seu tesouro consigo; não
buscando aperfeiçoá-lo, mas como alguém que estava satisfeito
com ele exatamente como era, isto é, com o Cristo que agora lhe
havia sido dado.

E, aqui, permitam-me dizer, isso nos traz à mente o Evangelho de
João, pois ele nos dá, antes deste tempo de Paulo, exemplo após
exemplo da alma encontrando sua satisfação em Cristo. Cada um
que foi vivificado ali ilustra isso. André, Pedro, Filipe e Natanael –
no primeiro capítulo, depois a samaritana e seus companheiros
em Sicar, e então a adúltera convicta e o mendigo excluído –
todos eles nos dizem, em linguagem que não pode ser
confundida, que encontraram satisfação em Cristo, que tendo
estado a sós com Ele em seus pecados, agora eram
independentes – tendo um contato pessoal e imediato com Ele
como o Salvador, não buscaram outro lugar. A Arábia servirá para
eles tão bem quanto Jerusalém, assim como na experiência de
Paulo em Gálatas. Eles nunca parecem consultar a carne e
sangue. As ordenanças não são, em medida alguma, sua
confiança. A alma deles está provando que a fé é o princípio que
coloca os pecadores em contato imediato com Cristo e os tornam
independentes de tudo o que o homem pode fazer por eles.
Quão indizivelmente abençoado é ver tal estado de espírito
ilustrado em qualquer companheiro pecador, em homens “sujeito
às mesmas paixões que nós”, mesmas corrupções, mesmo
estado de culpa e condenação. Tais coisas certamente foram
escritas para o nosso aprendizado, para que, pelo conforto dessas
Escrituras, tenhamos segurança e liberdade.

E o que é assim ilustrado no Evangelho de João em exemplos
vivos para nosso conforto, é ensinado e imposto a nós nesta
fervorosa Epístola de Paulo aos Gálatas. Tendo mostrado às
igrejas da Galácia o caráter de seu apostolado, como ele recebeu
tanto sua comissão quanto suas instruções diretamente de Deus,
e não era devedor por nada à carne e ao sangue, a Jerusalém, a



cidade das solenidades, ou àqueles que foram apóstolos antes
dele; e tendo revelado, por assim dizer, seu próprio espírito a eles,
dizendo-lhes que a vida que ele agora vivia era pela fé no Filho
de Deus, ele começa a desafiá-los; pois eles não estavam nesse
estado de espírito.

Ele os chama de “insensatos” e lhes diz que foram “fascinados”.
Pois como poderia ele deixar de detectar a ação de Satanás no
fato de terem sido afastados do lugar onde o Espírito e a verdade,
a cruz de Cristo e a fé os haviam colocado de uma vez por todas?
Mas então ele raciocina com eles, argumenta o assunto e
convoca suas testemunhas. Ele os faz juízes deles mesmos,
apelando para o primeiro estado deles. “Recebestes o Espírito
pelas obras da lei ou pela pregação da fé?” Ele cita Abraão
como prova de que um pecador tinha um relacionamento pessoal
imediato com Cristo e, pela fé, encontrava justificação. E ele
relembra o caráter do evangelho que havia sido pregado a
Abraão, como ele falava de Cristo, do pecador e da bênção sendo
colocados juntos e a sós. “Todas as nações serão benditas em ti
(a semente de Abraão, que é Cristo)”. Evangelho precioso! Cristo, o
pecador e a bênção unidos em um só feixe.
E ele continua confirmando e estabelecendo isso, ensinando-lhes
como Cristo levou sobre Si a maldição e, portanto, certamente
tinha o direito de conceder a bênção.

Certamente, essas são testemunhas que podem ser bem
recebidas, como prova do caráter divino da religião da fé, que é a
confiança imediata do pecador em Cristo.

Mas então, ele realiza outros serviços nesta mesma causa. Ele
prossegue nos contando as coisas gloriosas que a fé opera e
realiza em nós e por nós. “Mas, depois que veio a fé”, ele nos diz
em Gálatas 3:25-27, “já não estamos debaixo de aio. Porque
todos sois filhos de Deus pela fé em Cristo Jesus. Porque todos
quantos fostes batizados em Cristo já vos revestistes de Cristo”.
Aqui estão preciosas obras de fé! Ela dispensa o aio; traz a alma a
Deus como a um pai, e então reveste o crente com o valor de



Cristo aos olhos e à aceitação de Deus. E “Deus enviou aos
vossos corações o Espírito de Seu Filho, que clama: Aba, Pai”
(Gálatas 4:6). E fomos redimidos de “debaixo da lei” (Gálatas 4:5).
Pode-se conceber um sentido mais pleno e perfeito de um
relacionamento imediato entre Cristo e a alma do que o expresso
e declarado por tais afirmações? Fomos tirados de debaixo da lei
– o aio e, com ele, tutores e governadores se foram; somos filhos
em casa, na casa do Pai, e temos os direitos e a mente do próprio
Primogênito investidos sobre nós e transmitidos a nós! Pode
alguma condição de alma demonstrar de forma mais abençoada
nossa independência dos recursos de uma religião de
ordenanças e a conexão pessoal e imediata do pobre pecador
com o próprio Cristo?

Mas Paulo encontra as igrejas na Galácia em um estado de
afastamento. Elas haviam se voltado novamente para
“rudimentos fracos e pobres”. Estavam guardando “dias, e
meses, e tempos e anos”. Era quase um retorno à sua antiga
idolatria, como ele solenemente lhes sugere, servindo “aos que
por natureza não são deuses”, como vinham fazendo nos dias de
sua ignorância pagã do verdadeiro Deus (Gálatas 4:8). Em que
conexão ele coloca aqui o Cristianismo meramente formal e que
observa ordenanças impostas? Isso não é solene? Não foi o
suficiente para alarmá-lo? E não é assim? “Receio de vós”, diz ele
aos gálatas nesse estado, “que não haja trabalhado em vão para
convosco”.
Mas, sendo homem de Deus, gracioso, paciente e árduo
trabalhador, segundo a obra d’Aquele que operava
poderosamente nele, consente em trabalhar novamente – sim,
mais poderosamente do que nunca – para sofrer as dores de
parto, para os dar à luz novamente. Mas tudo isso foi apenas para
este fim: que Cristo pudesse ser formado neles; nada menos, nada
mais, nada diferente disto. Ele ansiava pela restauração da alma
neles, e isso era: que eles e Cristo pudessem ser imediatamente
reunidos de novo; que a fé pudesse ser reavivada neles – a
religião simples, sincera e abençoada da confiança pessoal e



direta em Deus em Cristo Jesus; que, assim como nele mesmo, o
Filho pudesse ser revelado neles; que, recuperando Cristo na
alma deles, pudessem provar que não precisavam de mais nada.

Como é edificante traçar o caminho de tal espírito sob a condução
do Espírito Santo! Como é reconfortante ver o propósito de Deus,
por meio de tal ministério, para com as almas dos pobres
pecadores! Como isso nos permite aprender o que é o
Cristianismo na avaliação do próprio Deus! Passar à observância
de dias e tempos, o retorno às ordenanças, é destrutivo para esta
religião; é o mundo. “Por que vos sujeitais ainda a ordenanças,
como se vivêsseis no mundo?” (AIBB), como diz o mesmo
apóstolo em outro lugar. Confiança nas ordenanças não é fé em
Cristo. É a religião da natureza, da carne e do sangue; é do
homem, e não de Deus.
E certamente carregam em seu rastro as paixões do homem. A
religião do homem deixa o homem como o encontrou – na
verdade, acalenta e cultiva as corrupções do homem. Isso se
manifestou em Ismael nos primeiros dias – não, em Caim antes
dele – mas em Ismael, como o apóstolo continua a mostrar nesta
mesma epístola. E ele declara que era então, em seus dias, o
mesmo; e gerações de Cristianismo formalmente corrupto na
história da Cristandade, as prisões da Itália alguns anos atrás, e as
prisões da Espanha ainda mais tarde, declaram o mesmo. “como
então aquele que era gerado segundo a carne perseguia o que
o era segundo o Espírito, assim é também agora”. A religião do
homem, repito, não o cura; ele é deixado por ela como presa das
sutilezas e da violência de sua natureza, cativo ainda da antiga
serpente, que tem sido mentirosa e homicida desde o princípio.

O decreto, no entanto, foi pronunciado. Foi entregue nos dias de
Isaque e Ismael, de Abraão e Sara; é repetido e selado novamente
pelo próprio Espírito nos dias do apóstolo Paulo; e devemos
recebê-lo como estabelecido para sempre. É este: “Lança fora a
escrava e seu filho” (Gálatas 4:30).



Que consolo ter esta importantíssima questão entre Deus e o
homem resolvida! E, de acordo com esse consolo, ouvimos esta
palavra adicional: “Estai, pois, firmes na liberdade com que
Cristo nos libertou, e não torneis a colocar-vos debaixo do jugo
da servidão” (Gálatas 5:1).

Tudo, certamente, é de uma só e da mesma natureza. O Espírito
Santo, por meio do apóstolo, está preparando o princípio, o
grande princípio orientador e ordenador da religião divina. É a fé;
é a confiança pessoal e imediata do pecador em Cristo; é a alma
encontrando satisfação n’Ele e naquilo que Ele fez por ela; e
numa religião como esta, o pecador, na possessão desta fé, é
colocado, como posso expressar, ao lado da glória. O apóstolo
rapidamente nos diz isso, após nos ordenar a permanecer firmes
na liberdade do evangelho, pois acrescenta: “Porque nós, pelo
Espírito, sob o princípio de fé, aguardamos a esperança da
justiça” (Gálatas 5:5 – JND). Esta esperança é a glória que há de
ser revelada – a “glória de Deus”, como diz uma passagem
semelhante (Romanos 5:2). Não esperamos por qualquer
aperfeiçoamento do nosso caráter, por qualquer avanço da nossa
alma. Se ainda vivermos na carne, somente será apropriado
crescer “na graça e conhecimento de nosso Senhor e Salvador,
Jesus Cristo”. Mas tais coisas não são necessárias como condição
do título. Sendo de Cristo pela fé, estamos próximos da glória. “e
aos que justificou a estes também glorificou” (Rm 8). Estando no
reino do Filho amado de Deus, somos “idôneos para participar
da herança dos santos na luz” (Cl 1:12). Como aqui, na liberdade
com que Cristo nos libertou, aguardamos apenas a glória; a glória
é o objeto imediato da nossa esperança, assim como Cristo é a
confiança imediata da nossa alma.
Tudo é magnífico em sua simplicidade, porque é tudo de Deus.
Não é de se admirar que a Escritura nos fale tão abundantemente
sobre a fé e nos alerte tão zelosamente contra a religiosidade. A
“persuasão”, como diz o apóstolo, sob a qual os gálatas haviam
caído, não tinha vindo de Deus, que os havia chamado; e o
apóstolo soa o alarme, sopra o toque de guerra na trombeta de



prata do santuário, proferindo estas vozes em seus ouvidos: “Um
pouco de fermento leveda toda a massa”; e ainda: “Se sois
guiados pelo Espírito, não estais debaixo da lei” (Gálatas 5:8-9,
18).

E na feliz estrutura desta epístola, como também posso falar dela,
o apóstolo termina consigo mesmo assim como começa consigo
mesmo. Vimos como ele lhes contou, a princípio, sobre as
peculiaridades de seu apostolado, como havia recebido tanto sua
comissão quanto suas instruções vindas diretamente de Deus, e
como então, com uma fé que era a resposta a tal graça, se
conduziu de imediato em plena confiança pessoal em Cristo,
independentemente de todos os recursos da carne e do sangue.
E agora, ao final, ele lhes diz que, quanto a si mesmo, não
conhecia outro motivo de glória senão na cruz do Senhor Jesus,
por Quem o mundo foi crucificado para ele, e ele para o mundo; e
ele lhes diz ainda que ninguém precisa se intrometer ou
incomodá-lo, nem afligi-lo ou preocupá-lo, com seus
pensamentos sobre a circuncisão e a lei, ou com as obras de uma
religiosidade carnal, os rudimentos de um mundo para o qual ele
agora estava crucificado, pois ele trazia em seu corpo as marcas
do Senhor. Ele pertencia a Jesus por meio de sinais pessoais e
individuais, imediatamente impressos nele como pela mão
apropriadora do próprio Cristo; e ninguém tinha o direito de tocar
no tesouro do Senhor.
Precioso segredo da graça de Deus! Preciosa simplicidade na fé
de um pecador ensinado pelo céu! Amados, não é o
conhecimento da Escritura, ou a capacidade de falar sobre ela, ou
mesmo ensiná-la, de Gênesis a Apocalipse – não são os cultos
ordenados da religião – não são os sentimentos devotos – mas,
oh! É aquela ação sincera da alma que liga o nosso próprio ser a
Jesus, na calma e na certeza de uma mente crente.



O Pai
João 14-17

 

“Eu lhes fiz conhecer o Teu nome, e lho farei conhecer mais”.
Estas palavras foram ditas ao Pai por Cristo a respeito dos santos.
Elas nos dizem que a grande tarefa do Senhor era familiarizar os
santos com o Pai, que essa já havia sido a Sua tarefa, e que Ele
pretendia que essa fosse ainda a Sua tarefa.

Isto é cheio de bênçãos. Pensar que nossa alma está sob tal
instrução! O Filho nutrindo e ampliando em nós a percepção e o
entendimento do amor do Pai, e usando Sua diligência para dar
ao nosso coração esse gozo e para dá-lo a nós com mais
abundância! Podemos ser lentos, e somos lentos, para aprendê-
la. Naturalmente suspeitamos de todos os pensamentos felizes
de Deus. Cristo precisa usar de diligência e empregar energia
para nos ensinar tal lição. “Eu lhes fiz conhecer o Teu nome, e lho
farei conhecer mais”. Mas assim é. Esta é a lição da qual Ele é o
Mestre, e nossa incapacidade de aprendê-la magnifica Sua graça,
pois Ele ainda está nisso, ainda ensinando a mesma lição.

Os capítulos anteriores (João 14-16) nos mostram Cristo
declarando o Pai. Eles iniciam com Ele nos dizendo que o Pai
abriu a Sua própria casa para nós – não apenas isso, mas que Ele
a construiu com referência direta a nós, tendo-a feito uma casa
com muitas moradas para nossa recepção (João 14:2).
Ele então, com algum ressentimento pela incredulidade deles,
diz-lhes que o Pai já estava Se revelando a eles. “Estou há tanto
tempo convosco, e não Me tendes conhecido, Filipe?5 Quem Me
vê a Mim vê o Pai”. Porque as coisas que Ele havia dito e feito, Ele
havia dito e feito como Filho do Pai, como Aquele que estava no
Pai e em Quem também o Pai estava (João 14:5-14).

Pois isso era incredulidade natural, a indisposição para aprender a
lição do Pai de que falei; e é feliz encontrá-la aqui repreendida



pelo Senhor. De fato, é somente a fé que pode se assentar como
discípula de Cristo – aquele princípio que apenas escuta. O senso
moral do homem se exclui a si mesmo dessa escola.

Jesus, porém, prossegue com a lição apesar dessa lentidão. Ele
lhes conta, após essa interrupção, como Ele Se propusera,
quando estivesse ausente, a glorificar o Pai nas obras e na
experiência deles (João 14:12-14); e então lhes diz que o
Consolador, o Espírito de verdade, o Espírito Santo, que estava
prestes a vir a eles, viria como o Espírito do Pai, fazendo-os saber
que não eram órfãos, mas tinham a vida do Filho neles (João
14:16-20); e novamente Ele diz a eles que a observância de Sua
Palavra asseguraria à alma deles a presença e a comunhão do
Pai, bem como a Sua, porque a palavra não era Sua, mas do Pai
que O havia enviado (João 14:21-24). Essa palavra ou
mandamento, que deveria ser guardado para que essa comunhão
fosse assegurada à alma, era sobre amor; porque era a palavra
trazida pelo Filho do Pai, e não uma palavra trazida de um rei, ou
de um juiz, ou de um legislador (veja João 13:34; 15:12, 17).
Em todas essas maneiras verdadeiramente benditas, Ele declara
o Pai a nós e usa a Si mesmo apenas como Testemunha ou Servo
de tal revelação. Sua própria glória pessoal está implícita em tal
serviço; porém esse não é o Seu objeto, mas a declaração do Pai
é. E assim também, ao prosseguir neste discurso maravilhoso, Ele
declara que o Pai é o Lavrador da videira, deixando-nos saber que
o fruto buscado é fruto digno da mão de um Pai, fruto que os
filhos, não servos ou súditos, precisam produzir (João 15:1-14). E,
novamente, a amizade que Ele lhes apresenta a Si mesmo diz
respeito ao Pai, porque eram os segredos do Pai que Ele lhes
comunicava na confiança da amizade (João 15:15). E então, no final
do mesmo capítulo, Ele apresenta o mundo simplesmente no
caráter de ter odiado o Pai, testemunhado no Filho e por meio
d’Ele (João 15:23-24).

Como tudo isso confirma a palavra: “Eu lhes fiz conhecer o Teu
nome”! Mas, além disso: Ele antecipa o dia do Espírito Santo; mas



Ele faz isso em constante lembrança e menção do Pai. O Espírito
era o Espírito do Pai, dado por Ele, enviado por Ele (João 14:16, 26;
15:26); e quando Ele veio, seu divino Mestre agora lhes diz que
deveriam pedir ao Pai e receber d’Ele, para que este seu gozo
como filhos que conhecem o amor e a bênção do Pai fosse
completa (João 16:23-24).6 E Ele ainda lhes diz que naquele dia
eles conheceriam claramente sua adoção, ou seu lugar com o Pai
(João 15:25).
E um pouco além de tudo isso, e como que coroando tudo o que
Ele havia dito, Ele lhes diz que Suas orações por eles no céu não
deveriam ser entendidas como se eles e o Pai estivessem
distantes um do outro, mas que eles deveriam se assegurar de
que o amor do Pai repousava imediatamente sobre eles, como no
pleno poder do relacionamento que Ele tinha com eles (João
16:26-27).

Assim, era o nome do Pai que Ele lhes declarava ao longo desses
maravilhosos capítulos, trazendo o Pai aos pensamentos e
regozijos do coração deles. E se o amor e o céu forem valorizados
por nós, que comunicações tão bem-vindas serão essas!

Assim, no capítulo final (17), podemos dizer: Nenhuma notícia
nossa retorna a Deus de forma tão aceitável como esta: que, pela
fé, recebemos estas notícias do Pai. O Filho nos trouxe uma
mensagem de amor vinda do seio do Pai, e se Ele agora relatar ao
Pai que nós recebemos a mensagem, esta será a resposta mais
preciosa junto ao Pai. E tal recebimento desta palavra sobre o Pai
também será a nossa mais verdadeira santificação ou separação
do mundo, pois o mundo é aquele que se recusa a conhecer o
Pai.
Eu poderia expressar isso mais brevemente assim. Em João 14-16,
o Senhor propõe colocar nossa alma em comunhão com o Pai.
Ele enche a alma com pensamentos sobre o Pai; lembranças,
presentes exercícios espirituais e perspectivas são todos
conectados por Ele ao Pai. Ele nos diz que é a casa do Pai que
nos receberá em breve; foi o Pai Quem esteve operando e



falando n’Ele, de modo que o que Ele disse e fez foram as
palavras e ações do Pai; que eles logo fariam obras maiores do
que Ele havia feito, pois Ele estava indo para o Pai; que o
Consolador lhes seria enviado pelo Pai; que sua frutificação
surgiria do Pai ser o Lavrador; que o mundo os odiaria, porque não
conheceu o Pai nem a Ele; que o próprio Pai os amava, e que eles
logo entrariam no senso de seu relacionamento com Ele.

Se o Espírito de verdade, o Consolador, nos fizer perceber essas
coisas, podemos selar essa palavra: “vos convém que Eu vá”.
Assim, posso dizer, o propósito do Senhor em João 13 é colocar
nossa alma em comunhão com Ele mesmo no céu. Ele nos
mostra a Si mesmo no céu, como o próprio lar do amor e da
glória, porque Ele seria restaurado ao Pai ali, e ter todas as coisas
colocadas em Suas mãos por Deus ali; e dessa maneira Ele
antecipa o céu como o lar do amor e da glória para Ele.
Mas então Ele nos faz saber que ali Ele permaneceria em Seu
amor por nós e em Seu serviço às nossas necessidades – que,
embora ali, Ele jamais poderia nos abandonar, nem abandonar
nossa necessidade. Assim, Ele busca nos colocar em comunhão
com Ele, assim como está agora no céu, assim como depois (em
João 14-16), Ele busca nos colocar, como tenho observado, em
comunhão com o Pai.

Que esse bendito senso de relacionamento preencha e satisfaça
nossa alma mais abundantemente!



A Glória de Deus
 

O caminho da glória ao longo das Escrituras pode ser facilmente
rastreado e tem muito valor moral para nós conectados a ela.
Êxodo 13 – Ela começa sua jornada na nuvem, na libertação de
Israel do Egito, quando o sangue pascal, na graça do Deus de
seus pais, os havia abrigado.

Êxodo 14 - No momento da grande crise, ela se posicionou,
fazendo separação entre Israel e Egito, ou entre o juízo e a
salvação.

Êxodo 16 - Ela se ressentiu das murmurações do arraial.
Êxodo 24 – Ela se conecta a si mesma ao Monte Sinai e era como
fogo devorador aos olhos do povo.

Êxodo 40 - Ela deixa aquele monte para o tabernáculo, a
testemunha da misericórdia, triunfando sobre o juízo, retomando
também na nuvem seus serviços graciosos para com o arraial.

Levítico 9 – Havendo o sacerdote sido consagrado, e seus
serviços no tabernáculo sendo cumpridos, ela se manifesta ao
povo para a grande alegria deles.
Números 9 - Retomando sua jornada em companhia do
tabernáculo, a congregação desfruta da condução da nuvem, que
agora acompanha o tabernáculo, enquanto a glória o enche.

Números 16 - Na hora da total apostasia, ela se mostra em terror
judicial aos olhos do povo rebelde.

Deuteronômio 21 - Na causa de Josué, um vaso eleito e fiel, ela
reaparece na nuvem.
2 Crônicas 5 - Ao ser construído o templo, uma nova testemunha
da graça, a glória e a nuvem reaparecem para alegria de Israel,
como antigamente.



Ezequiel 1-11 - Novamente, em outra hora de completa apostasia,
a glória, tomando asas e rodas para si mesma, por assim dizer,
deixa o templo.

Atos 7 - Estêvão, um homem rejeitado pela Terra; vê a glória no
céu em companhia de Jesus.
Apocalipse 21:9 - Em dias milenares, ela desce do céu em sua
nova habitação, a santa Jerusalém, “a Esposa do Cordeiro”,
repousando acima no ar, de onde ela sombreia e ilumina as
habitações de Israel novamente (Is 4:5), como ela fez uma vez
desde a nuvem no deserto, ou entra no segundo templo, o
templo do milênio (Ez 43; Ag 2).

Tal é o caminho da glória, o símbolo da presença divina. Sua
história, assim traçada, nos diz que, se o homem estiver em
companhia da graça, poderá regozijar-se nela; mas que ela é um
fogo devorador para todos os que se encontram sob o monte
Sinai. Ela nos diz também que, ao mesmo tempo em que ela os
anima e os guia em seu caminho, ela ressente-se do mal e se
afasta da apostasia do povo professo de Deus.

É muito instrutivo e reconfortante observar essas coisas na
história da glória, que era o símbolo da presença divina. E se essa
presença se manifesta a si mesma em outras formas, as mesmas
lições ainda nos são ensinadas. Os mais eminentes dos filhos dos
homens foram incapazes de suportá-la em si mesmos; mas em
Cristo todos, altos e baixos, anônimos e ilustres, puderam não
apenas suportá-la, mas também se alegrar com ela.
Adão fugiu da presença de Deus. Mas no momento em que ouviu
a promessa de Cristo, crendo nela, ele retornou àquela presença
com a mais plena e íntima confiança.

Moisés, por mais favorecido que fosse, não pôde suportar isso a
não ser em Cristo, a Rocha, a rocha fendida, da salvação (Êx 33).

Isaías, o principal entre os profetas, desfalece ao ver a glória, até
que uma brasa do altar, o símbolo de Cristo em Sua obra pelos



pecadores, expia seu pecado (Is 6).

Ezequiel e Daniel, companheiros dele no ofício profético,
juntamente com ele também falham completamente na presença
divina, e são capazes de suportá-la somente por meio da graciosa
interferência do Filho do Homem (Ez 3; Dn 10).
João, o discípulo amado, o apóstolo honrado, mesmo no próprio
lugar e tempo de seu sofrimento por Jesus, toma para si a
sentença de morte ao ver Jesus glorificado, até que Aquele que
amou, morreu e viveu novamente falou com ele e lhe deu paz e
segurança (Apocalipse 1).

Esses distintos não podem medir a presença divina por nada além
da simples virtude do que Cristo é para eles e por eles. Nessa
virtude, eles permaneceram nela em paz; e assim, com eles, o
mais distante e anônimo do arraial testemunha uma cena já
mencionada (Lv 9). Lá, todos os que estavam à porta do
tabernáculo contemplando a consagração e os serviços do
sacerdote, o Cristo figurado, triunfam na presença da glória; como
também em outra cena mencionada (2 Cr 5), quando a arca, outra
figura de Cristo, é trazida para a casa de Deus.

O pecado e a justiça são responsáveis por tudo isso.
O pecado é acompanhado por isso, como sua consequência
necessária – uma destituição da glória de Deus. “Porque todos
pecaram e destituídos estão da glória de Deus”. Isso foi
ilustrado nos casos ou nas histórias que venho traçando. O
pecado nos incapacita de suportar a força da presença divina. É
demais para um pecador. Mas há alívio total, pois se o pecado e a
incapacidade de tolerar a presença ou a glória de Deus são
moralmente um, assim também o são a justiça e o retorno a essa
presença.

O pecado implica uma condição ou estado de ser; assim como a
justiça. E assim como o pecado é a incapacidade de se aproximar
da glória de Deus, a justiça é aquilo que se aproxima da glória de
Deus. É a capacidade de permanecer no seu mais pleno



resplendor; como essas histórias também ilustram. Pois em Cristo,
por meio das provisões da graça, ou estabelecidos na justiça de
Deus pela fé, todos aqueles a quem contemplamos, fossem
grandes ou pequenos, encontraram-se à vontade na presença
divina.

Experimentamos tudo isso em relação aos nossos semelhantes.
Se prejudicamos alguém, instintivamente “ficamos aquém” da sua
presença; ficamos incomodados com isso e procuramos evitá-lo.
Mas se recebemos o perdão dele, selado com o pleno propósito
e amor do seu coração, retornamos à sua presença com
confiança. E quanto mais, posso dizer, se víssemos que ele nos
concedia esse perdão com toda a habilidade e diligência do amor,
e ao mesmo tempo nos dizia que todo o mal que lhe havíamos
causado havia sido infinitamente reparado, e que ele próprio tinha
boas razões para se regozijar com o prejuízo causado por causa
da reparação? Certamente tudo isso formaria uma base e seria a
nossa garantia para recuperar a sua presença com mais
segurança e liberdade do que nunca.
Ora, assim é o evangelho. Ele autoriza o pecador a cultivar todos
esses pensamentos com plena certeza. O erro que cometemos, a
ofensa que Adão cometeu contra o amor, a verdade e a
majestade de Deus, tudo foi gloriosamente reparado por Cristo.
Deus é mais honrado na satisfação do que teria sido se o mal
nunca tivesse sido cometido. Todos os Seus direitos são
atendidos em suas mais completas exigências e ao seu mais alto
grau de louvor. Ele é “Justo e o Justificador daquele que crê em
Jesus”.

A fé assume isso, e o crente, portanto, não fica aquém da glória de
Deus, embora, como pecador, tenha ficado uma vez. A fé recebe
“a justiça de Deus”; e a justiça de Deus pode medir, e de fato
mede, a glória de Deus. Em Sua justiça, podemos estar diante de
Sua glória. E que a justiça pode, neste sentido, medir Sua glória –
que a fé no evangelho, ou no ministério da justiça, pode nos
colocar com liberdade ou com o rosto descoberto diante da



glória de Deus – é ensinado em 2 Coríntios 3-4; sim, de fato, que a
expressão dessa glória só pode ser alcançada no ministério da
justiça, a glória plena somente “na face de Jesus Cristo”.



A Glória do Unigênito
 

“O Verbo Se fez carne e habitou entre nós... cheio de graça e de
verdade”.
Esta foi a manifestação de Cristo como Filho, e declarada por
meio do Espírito por João. E é esta glória, esta plenitude de graça
e verdade, que resplandece em todo o ministério público de
Cristo, conforme registrado por João em João 1-9. E no progresso
desse ministério, observei dois atributos ou atuações desta glória.
Primeiro: ela sempre se recusa a se unir a outra glória de qualquer
tipo que seja. Segundo: ela persevera em se manifestar a si
mesma, desafiando todo tipo de resistência.

Essas duas maneiras, constantemente aderidas a ela, evidenciam
o valor que ela tinha para si mesma e a firmeza do propósito
divino de abençoar o pecador, a cuja condição e necessidades
essa glória se adapta.

Em João 2, Jesus é tentado por Sua mãe a deixar que a glória do
poder se manifestasse n’Ele. Em João 3, Nicodemos O convida a
Se manifestar como Mestre. Em João 6, a multidão queria fazer
d’Ele um rei. Em João 7, Seus irmãos queriam que Ele Se
manifestasse ao mundo. Em João 8, os fariseus queriam que Ele
usasse o trovão do monte Sinai em juízo. Mas nenhuma oferta ou
solicitação prevalece. Jesus não Se mostrará a não ser como
“cheio de graça e verdade”, ou na glória do “unigênito do Pai”.
Ele Se recusa a aparecer em qualquer outra glória ou a agir em
qualquer outro caráter. Mas então, nessa glória, Ele
resplandecerá, e nesse caráter Ele agirá, seja qual for a resistência
ou o obstáculo; e ao considerar isso, eu entraria, no momento, um
pouco mais em detalhes.
Em João 4, vemos o Senhor insistindo em resplandecer na glória
da graça e da verdade, apesar dos obstáculos e da resistência de
uma das partes mais determinada – “a lei dos mandamentos,



contida em ordenanças”. Os Judeus não tinham relações com os
samaritanos. Mas Jesus, o Filho de Deus, resplandece em um raio
tão brilhante e difuso em uma região quanto em outra,
recusando-Se a ser impedido.

Em João 5, o Senhor prossegue em Seu caminho com o mesmo
caráter inabalável, desafiando o medo ou o perigo. Os Judeus
procuraram matá-Lo, porque Ele fez essas coisas no dia de
sábado. Mas Sua resposta a tal perigo ou ameaça foi apenas esta:
“Meu Pai trabalha até agora, e Eu trabalho também”; e Ele
continua, ainda persevera, como testemunha do caminho do Pai
ou da graça de Deus, embora isso pudesse apenas aguçar a
inimizade e predispor os Judeus ainda mais a procurarem matá-
Lo.
Em João 6, essa glória peculiar, pela qual sozinho Ele trilhava Seu
caminho, novamente encontra um grave obstáculo. O Senhor
evidentemente sente uma grande distância moral da multidão.
Eles eram, de fato, como falamos, a razão de Seu afastamento.
Eles haviam despertado um pouco do santo desgosto de Sua
alma justa. Isso é evidente, e o coração sabe que isso é um grave
impedimento. Mas isso não O impede de manter a demonstração
de Sua própria glória, que era para a bênção deles. “Trabalhai,
não pela comida que perece”, diz Ele a eles, “mas pela comida
que permanece para a vida eterna, a qual o Filho do Homem
vos dará; porque a este o Pai, Deus, O selou”. E assim, em João 7,
como em João 5, Ele continua Seu caminho, embora os inimigos
estivessem irados e confederados, enviando oficiais para prendê-
Lo. Pois, depois de tudo isso, a glória que era plena de graça e
verdade irrompe em um de seus mais intensos esplendores, no
grande último dia da festa, com Jesus em pé e dizendo: “Se
alguém tem sede, venha a Mim, e beba”. Que vigor no propósito
deve ter havido para que pudesse sustentá-Lo adiante em triunfo,
apesar de tamanha série de oposições e obstáculos! E assim, até
o último momento, posso dizer, essa glória se manifesta em
regiões imensuráveis. Jesus “passa” (João 9). Ele vai aonde quer
que vá. Mas ainda mantém o mesmo caráter. A mudança de clima,



por assim dizer, não faz diferença. A glória ainda é plena de graça
e verdade, a glória “como a glória do Unigênito do Pai”. Jesus vê
um homem cego de nascença; mas Ele é “a luz do mundo”. E
Jesus, depois, o encontra expulso, mas o acolhe para a
eternidade.

Não sei se algo possa assegurar mais plenamente ao coração de
um pecador de seu interesse no Filho de Deus do que tudo isso.
Nenhuma resistência prevalece, nenhuma tentação. Nada pode
forçá-Lo, nada pode afastá-Lo de Seu propósito de abençoá-los,
por um único momento. Essa glória, e somente essa atende às
suas necessidades, irrompe em cada ocasião em que vemos
Jesus agindo, abrindo caminho através de todos os obstáculos e
Se afastando de toda distração. O que demonstra uma firmeza de
propósito como essa? Se você vir um homem prosseguindo com
sua obra, destemido pela oposição e sem se deixar distrair por
seduções, que mais precisamos para conhecer a singeleza e a
decisão de sua alma? E tal é o Filho do Pai nesta ação. Na glória
que se ajusta à necessidade dos pecadores, Ele resplandece, e
somente nela, seja qual for o meio que a obscureça, por mais
denso que seja, ou a solicitação que a distraia, por mais sedutora
que seja.
Ó preciosa graça salvadora! Como tudo isso, em outras palavras,
nos diz que Deus achou mais abençoado dar do que receber!
Jesus era “o Verbo” que “Se fez carne”, “Deus” que “Se
manifestou em carne”. E se Ele tivesse querido, como estes
capítulos nos mostram, poderia ter recebido os louvores dos
homens, a admiração do mundo, a coroa do reino; mas Ele,
“passando” por tudo, estava concentrado no único propósito de
levar a bênção aos pobres pecadores.



Deus Manifestado em Carne
 

Ao longo do Evangelho de João, podemos perceber que um
senso da glória de Sua Pessoa está sempre presente na mente de
Cristo. Isso é assim, quer O acompanhemos de cena em cena em
Seu ministério público (João 1-12), quer por Suas palavras de
despedida com Seus eleitos (João 13-17), quer no caminho de
Suas dores finais (João 18-19), ou na ressurreição (João 20-21).
Esta plena glória pessoal que Lhe pertence é declarada logo no
início deste Evangelho (João 1:1), e ali reconhecida pela Igreja,
consciente, como ela é, de que ela discerniu essa glória (João
1:14). Mas, como acabei de dizer, essa glória está sempre presente
em Sua própria mente. Ele está no lugar onde os arranjos da
aliança O colocam, e está realizando aqueles serviços que zelam
pela manifestação da glória do Pai depositada sobre Ele; mas
ainda assim, Ele toma conhecimento de Si mesmo na plenitude
da glória da Divindade que Lhe pertencia, essencial e
intrinsecamente Sua. (Veja João 2:21; 3:13; 4:14; 5:23; 6:46, 62; 7:37;
8:58; 9:38; 10:30, 38; 11:11, 25; 12:45; 14:15; 16:15; 18:6; 19:30; 20:22).

O Espírito no santo, dessa maneira, ainda O glorifica. O santo pode
reconhecê-Lo no lugar da sujeição à aliança, ou pensar n’Ele em
Suas tristezas e sofrimentos, mas (como Ele mesmo nos dias de
Sua carne) nunca perde o senso daquela glória pessoal que é
essencial e intrinsecamente Sua. O próprio caminho de Cristo
quando esteve aqui, e a experiência presente do santo, estão,
portanto, em perfeita concordância. E quando olhamos um pouco
para as epístolas, encontramos algo ainda em harmonia – quero
dizer, neste particular. O Espírito nos apóstolos não enfrenta um
tratamento injurioso dirigido a Pessoa de Cristo com o mesmo
tom com que trata um erro, concernente à verdade do evangelho.
E essa diferença de tom é muito significativa. Por exemplo, na
epístola aos Gálatas, onde a simplicidade do evangelho é
defendida, há uma súplica e um anseio em meio a raciocínios



sinceros e urgentes. Portanto, há medidas e métodos
recomendados (como admoestar, acusar, repreender, calar a
boca, 1 Timóteo 1 e Tito 1), e não um processo sumário e de
exclusão imediata, quando se trata de corrupções Judaizantes.
Mas quando é a Pessoa do Filho de Deus que está em questão,
quando Sua glória deve ser afirmada, não há nada disso. O tom é
outro. Tudo é absoluto. “Saíram de nós, mas não eram de nós;
porque, se fossem de nós, ficariam conosco”; “não o recebais
em casa”; “Todo aquele que ultrapassa a doutrina de Cristo e
nela não permanece não tem Deus” (ARA)7.

O Espírito, como posso dizer, considera o decreto como o mais
sagrado e o guarda com zelo instintivo, “Para que todos honrem
o Filho, como honram o Pai” (João 5:23).

Tudo isso a respeito de Sua plena glória divina é precioso aos
pensamentos de Seu povo. Somos, no entanto, levados também a
contemplar o Homem n’Ele, e por meio de uma sucessão de
condições, vemos n’Ele o Homem apresentado a Deus com uma
satisfação e deleite infinitos, ainda que variados. Há muito tempo,
O tenho seguido da seguinte maneira, como Homem em toda a
perfeição:

Nascido – O material, por assim dizer, moral e físico, é
apresentado em Jesus como Aquele que nasceu. Ele era um feixe
imaculado da colheita humana. O homem n’Ele era perfeito como
criatura (Lucas 1:35).
Circuncidado – Jesus, nesse sentido, estava sob a lei, e a guardou,
como seria de se esperar, com toda a perfeição. O homem n’Ele
era, portanto, perfeito como se estivesse sob a lei (Lucas 2:27).

Batizado – Nesse caráter Jesus é visto Se curvando à autoridade
de Deus, reconhecendo-O em Suas dispensações, e o homem
n’Ele é perfeito em toda a justiça, bem como sob a lei (Lucas 3:21).

Ungido – Como ungido, Jesus foi enviado para o serviço e o
testemunho. Nesse sentido, o homem é visto n’Ele como um
Servo perfeito (Lucas 3:22).



Devotado – Jesus entregou-Se a Deus, deixou-Se em Suas mãos
para cumprir toda a Sua vontade e beneplácito. N’Ele, o homem
era, portanto, perfeito como um sacrifício (Lucas 22:19-20).

Ressuscitado – Este inicia uma série de novas condições nas quais
o homem se encontra. Este é o primeiro estágio do novo estado.
João 12:31-32 indica um novo curso no homem, como aqui
mencionado. O grão de trigo, tendo caído na terra e morrido,
agora está capacitado para ser frutífero. O homem em Jesus
ressuscitado está em vida indestrutível.
Glorificado – O Homem ressuscitado, ou Homem em vida
indestrutível, veste uma imagem celestial. O novo homem tem
um novo ou glorioso corpo.

Reinando – O Homem ressuscitado e glorificado recebe, no
devido tempo, autoridade para executar o julgamento. O domínio
é d’Ele. A soberania perdida do homem é recuperada. A Escritura
nos conduz por esta série de contemplações sobre o Filho do
Homem. E embora eu fale aqui do Homem, como antes falei da
glória divina, não divido a Pessoa. Em tudo isso, é “Deus
manifestado em carne” que temos diante de nós.

Precisamos caminhar suavemente sobre esse terreno, e não
multiplicar palavras. Sobre um tema tão elevado, precioso para o
coração amoroso e adorador, podemos nos lembrar do que está
escrito: “Na multidão de palavras não falta transgressão” (ARC).



Jesus Cristo Veio em Carne
 

A arca e o arraial eram, em certo sentido, necessários um ao outro
durante a jornada pelo deserto. A arca, assentada no tabernáculo
sobre o qual repousava a nuvem, tinha que guiar o arraial; e o
arraial, em sua ordem, tinha que acompanhar e guardar a arca e
tudo o que estava relacionado a ela.
Esta era a missão do arraial. Deveria haver sujeição à vontade
d’Aquele que habitava na nuvem; dependência d’Aquele que os
guiava diariamente; liberdade consciente por terem deixado o
Egito para trás, e esperança por terem Canaã diante deles. Uma
mentalidade como esta deveria estar no arraial; mas sua missão
era conduzir a casa mística de Deus para o seu descanso, a
“posse da terra das nações” (AIBB).

A jornada deles por aquele deserto não teria constituído uma
peregrinação divina. Muitos já haviam percorrido aquele caminho
sem ser estrangeiros e peregrinos com Deus. Para que fossem
assim, a arca precisava estar em sua companhia.

A mente do arraial, da qual falei, poderia revelar sua fraqueza, ou
esquecer-se de si mesma, e isso poderia levar, como sabemos
que levou, a repetidos castigos. Mas se seus deveres, dos quais
também falei, fossem abandonados, haveria perda de tudo. E isso
de fato aconteceu. O tabernáculo de Moloque foi erguido em
lugar da arca de Jeová, e o arraial, portanto, teve seu caminho
desviado para Damasco ou Babilônia, longe da Canaã prometida
(Amós 5:25; Atos 7:1-3).
E assim acontece conosco. Devemos manter aquelas verdades ou
mistérios que o tabernáculo e seus móveis representavam: e o
apóstolo confia nossa entrada em Canaã a isso. “Se...
permanecerdes... na fé”; e novamente: “se o retiverdes tal como
vo-lo tenho anunciado”. Nossa segurança, nosso descanso na
Canaã celestial, depende de guardarmos a verdade.



Contudo, deve-se acrescentar que a verdade deve ser guardada
não apenas para a nossa própria segurança, mas para a honra de
Cristo. Isso deve ser muito considerado. Suponhamos, por um
momento, que a nossa própria segurança não estivesse em
questão, mas sim a honra de Cristo, e isso bastaria. Tal coisa é
contemplada em 2 João 10: a senhora eleita estava dentro de
casa – ela estava em segurança pessoal, mas tinha um dever a
cumprir com a “doutrina de Cristo”; de modo que, se alguém
chegasse à sua porta e não trouxesse essa doutrina, ela deveria
mantê-lo do lado de fora e recusar-se a recebê-lo.

O título de entrada é a confissão dessa doutrina, uma confissão de
“Jesus Cristo vindo em carne” (ARA), uma confissão que envolve
ou assegura a glória de Sua Pessoa. Uma confissão completa de
Sua obra não serve. Quem está do lado de fora pode trazer
consigo uma fé sólida quanto à expiação, à soberania da graça e a
verdades semelhantes; mas tudo isso não é garantia para deixá-lo
entrar. Deve haver confissão à Pessoa também. “Todo aquele que
vai além do ensino de Cristo e não permanece nele, não tem a
Deus; quem permanece neste ensino, esse tem tanto ao Pai
como ao Filho. Se alguém vem ter convosco, e não traz este
ensino, não o recebais em casa, nem tampouco o saudeis.
Porque quem o saúda participa de suas más obras” (AIBB).
Certamente isso é claro e final. Creio que isso merece muita
consideração. A verdade concernente à Pessoa de Cristo deve ser
mantida por nós, mesmo que a segurança de nossa alma não
esteja envolvida nisso. Admito que nossa salvação esteja
envolvida. Mas isso não é tudo. Aquele que não reconhece essa
verdade deve ser mantido fora. Isso desperta ternura, bem como
força, ao ver que o nome de Jesus está assim confiado à guarda
dos santos. É isso que Lhe devemos, se não a nós mesmos. O
muro de separação deve ser erguido pelos santos entre eles e a
desonra de Cristo.

A mera jornada do Egito para Canaã não basta. Mesmo que a
jornada seja acompanhada de todas as provações de uma



estrada tão árida, desprotegida e sem trilhas, ainda assim não é
uma peregrinação divina. Uma mera vida laboriosa e abnegada,
mesmo que suportada com aquela coragem moral que convém
aos peregrinos, não basta. É preciso carregar a arca de Deus,
confessar a verdade e manter o nome de Jesus.

Ora, nas epístolas de João, o nome “Jesus Cristo” expressa ou
indica, creio eu, a Divindade do Filho. O Espírito Santo, ou a Unção,
encheu de tal forma a mente daquele apóstolo com a verdade de
que “o Verbo” que “Se fez carne” era Deus, que, embora fale
d’Ele por um nome que expressa formalmente o Filho em Sua
Humanidade ou em Seu ofício, para João isso não importa. O
nome não é nada – pelo menos nada que possa interferir no
pleno poder da firme certeza de que Ele é “Aquele que era
desde o princípio”, o Filho na glória da Divindade. Isso é visto e
sentido logo no início de 1 João, e assim, creio eu, em todo o texto.
(veja 1 João 1:3, 7; 2:1; 3:23; 4:2; 5:20; 2 João 3-7).
Nos pensamentos desta epístola, “Jesus Cristo” é sempre, por
assim dizer, este Ente divino, a Vida eterna manifestada. Para João,
“Jesus Cristo” é “o Deus verdadeiro”. Jesus é o “Ele” e o “d’Ele”
no argumento de sua primeira epístola; e este “Ele” e “d’Ele”
sempre mantém diante de nós Aquele que é Deus, embora em
relacionamentos assumidos e em tratamentos de aliança.

A confissão, portanto, que é exigida por eles é esta: que foi Deus
Quem Se manifestou, ou que veio em carne (veja 1 João 4:2; 2
João 7). Pois nestas epístolas, como vimos agora, “Jesus Cristo” é
Deus. O Seu nome como Deus é Jesus Cristo. E presume-se ou
conclui-se que “o verdadeiro Deus” não é conhecido, se Aquele
que estava em carne, Jesus Cristo, não for conhecido como tal; e
tudo isso simplesmente porque Ele é Deus. Qualquer outro
recebido como tal é um ídolo (1 João 5:20-21). A alma que não
permanece nesta doutrina “não tem a Deus”, mas quem
permanece nela “tem tanto ao Pai como ao Filho” (2 João 9).

Isto, julgo eu, é a mente e a importância da confissão exigida:
“Jesus Cristo vindo em carne” (ARA). Falo aqui de Deus sob o



nome de Jesus Cristo, e esta é, portanto, a exigência de uma
confissão do grande mistério de “Deus manifestado em carne”.

O próprio adjunto (como alguém me escreveu), “vindo em carne”,
destaca fortemente a Divindade de Cristo; porque, se Ele fosse
um homem, ou qualquer coisa inferior ao que Ele é, não seria de
admirar que Ele viesse em carne. E 1 João 1:2-3 nos guia aos
pensamentos de João quanto ao uso do nome “Jesus Cristo”.
Aquele que era desde o princípio, a Vida eterna que estava com o
Pai, era a Pessoa que ele lhes declarou. As palavras “com o Pai”
são importantes, tornando evidente que o Filho era o Eterno,
sendo o nome deste Filho eterno “Jesus Cristo”. E é interessante
comparar o final com o início desta epístola: “Este é o verdadeiro
Deus e a (com o artigo) vida eterna”.
Desejo bendizer ao Senhor por dar à minha alma uma renovada
certeza, em tão simples base da Escritura, de que recai sobre nós
o dever de manter a honra do nome de Jesus.

No decorrer da jornada de nosso Senhor na Terra, nós O vemos
das seguintes maneiras:

Como o Nascido – santo, satisfazendo o pensamento de Deus na
natureza ou no material humano.
Como o Circuncidado – perfeito sob a lei, satisfazendo o
pensamento de Deus quanto a ela.

Como o Batizado – satisfazendo o pensamento de Deus em
ordem e justiça dispensacionais.

Como o Ungido – satisfazendo o pensamento de Deus como Sua
imagem ou representante.
Como o Obediente – fazendo sempre aquelas coisas que
agradam ao Pai,

Como o Devotado – satisfazendo o pensamento de Deus em
todas as coisas; e entregando Sua vida (João 10:17-18).



Como o Ressuscitado – selado com a aprovação de Deus na
vitória pelos pecadores.

Assim, Ele satisfaz toda a vontade de Deus enquanto provê para
nós. Tudo foi magnificado n’Ele e por Ele, tudo foi tornado
honroso. O deleite que Deus pretendia ter no homem, ou a glória
por meio dele, foi ricamente correspondido no bendito Jesus.
Pois, enquanto em Sua Pessoa Ele era “Deus manifestado em
carne”, na sucessão de Seus estágios pela Terra, Ele estava
realizando todo o propósito divino, deleite e glória no homem.
Nada indigno de Deus havia no Homem Cristo Jesus, em Sua
Pessoa, em Suas experiências ou em Seus caminhos.



A Ceia do Senhor
 

Devemos, com base na autoridade divina e na inteligência
espiritual e bíblica, sustentar que a ceia do Senhor é a expressão
característica do dia do Senhor – aquilo que deve então se tornar
o principal.
Se lermos Lucas 22:7-20, aprenderemos que a páscoa dos Judeus
e a ceia do Senhor, sendo então celebradas sucessivamente –
uma após a outra —, esta última, a partir de então, substituiria a
primeira, e para sempre. A primeira, com outros significados a ela
associados, era o prenúncio do grande Sacrifício que viria no
devido tempo, para tirar o pecado. A segunda é agora a
celebração do grande fato de que aquele Sacrifício foi oferecido
e que, pela fé, o pecado é tirado.

Após a instituição da ceia do Senhor, portanto, é impossível
retornar à páscoa. Seria apostasia – uma renúncia ao Cordeiro de
Deus e à expiação.

Mas, se a ceia substituiu assim a Páscoa, podemos então
perguntar: “Há algo que a substitua?” Podemos ler nossa resposta
em 1 Coríntios 11:26, e aprender ali que a ceia do Senhor é
estabelecida como uma instituição permanente na casa de Deus
até o retorno do Senhor. O Espírito Santo, por meio do apóstolo,
lhe dá um lugar permanente durante toda esta era de ausência
do Senhor.
Concluo, portanto, que não devemos permitir que nada tome o
lugar que a ceia tem. É parte da nossa fidelidade na administração
dos mistérios de Deus afirmar o direito dessa ceia de ser o
elemento principal na assembleia dos santos. Ela substituiu a
páscoa pela autoridade do próprio Senhor; mas nós, pela
autoridade do Espírito Santo, não devemos permitir que nada a
substitua. É o serviço próprio da casa de Deus. A ceia do Senhor é
a principal coisa para o dia do Senhor.



Isso surge naturalmente no curso da história do Cristianismo no
Novo Testamento. Lemos em Atos 20:7: “no primeiro dia da
semana, ajuntando-se os discípulos para partir o pão”. E
novamente, em 1 Coríntios 11:33: “Portanto, meus irmãos, quando
vos ajuntais para comer, esperai uns pelos outros”.

Se abandonarmos a ceia por um sermão, ou por uma grande
congregação, ou por qualquer outra cena ou serviço religioso,
teremos abandonado a casa de Deus em seu devido caráter e em
sua ocupação e adoração divinamente designadas. Em tal caso,
somos culpados de apostasia. É verdade que não retornamos à
páscoa deslocada ou substituída; mas permitiríamos que algo,
seja o que for, tomasse o lugar ou substituísse o que o Espírito
Santo estabeleceu como principal na casa de Deus. E, se
tivéssemos o coração correto, diríamos: “Qual sermão seria mais
proveitoso para nós? Que canto de uma congregação numerosa
seria mais doce aos nossos ouvidos do que a voz daquela
ordenança que nos fala tão claramente e com tão rica harmonia de
toda a espécie de música sobre o perdão dos nossos pecados,
sobre a aceitação de nossa pessoa e sobre a nossa espera pelo
Senhor vindo do céu, e tudo isso em bendita e maravilhosa
comunhão com a mais resplandecente manifestação do nome e da
glória de Deus?”
Sim, a mesa à qual nos assentamos é uma mesa familiar. Em
espírito, estamos na casa do Pai. Pela mesa, nos é dado a
conhecer que estamos num relacionamento; e que isso está logo
ali no reino de glória; pois “se filhos, também herdeiros” (TB). Se
estamos no reino do Filho amado de Deus, estamos ao lado da
herança (Cl 1). E ali a mesa é mantida até que Cristo volte.



O Novo Cântico
 

Tudo é confusão e perturbação; mas tudo está amadurecendo
aquele material rebelado e apóstata, por cujo julgamento o
Senhor tomará o reino. “Os gentios se embraveceram; os reinos
se moveram; Ele levantou a Sua voz e a Terra se derreteu”.
Como Conquistador, o Senhor tomará Seu reino em breve, ou
entrará em Seu segundo sábado. Outrora, o sábado foi o
descanso d’Aquele que havia trabalhado; mas o sábado vindouro
será o descanso d’Aquele que lutou uma batalha e venceu. Este
“repouso” que “resta ainda”, portanto, será adentrado por um
caminho mais árduo e difícil do que o anterior; pois será
adentrado por meio das aflições e conflitos que o pecado
ocasionou, e por meio do julgamento da iniquidade.

O Senhor Deus outrora entrou em Seu descanso ou sábado como
Criador. Ele havia completado a obra de seis dias e, no sétimo,
descansou e foi revigorado8.

Sabemos que o sábado foi perturbado e perdido pelo pecado do
homem; mas também sabemos de um sábado vindouro,
“repouso” que “resta ainda”, como lemos.

Poderíamos perguntar, então: “Em que caráter será adentrado, ou
por quem?” E toda a Escritura responde: “Por conquistadores”.
Davi abrindo caminho para Salomão é uma figura disso. Salomão
era o pacífico – um nome que não implica uma simples
vindicação ou abstrato descanso, mas sim um descanso após um
conflito ou guerra. Ele indica um descanso que vem de triunfo;
algo mais do que a cessação do trabalho.

Assim, o Senhor entra no reino como “O SENHOR forte e
poderoso, o SENHOR poderoso na guerra”; como alguém que
acaba de obter a vitória, “com vestiduras tintas de escarlate”
(veja Sl 24:8; Is 63:1 – AIBB; Ap 19).



Cristo como Conquistador é, no entanto, conhecido em diferentes
cenas e épocas, e em diferentes formas e maneiras, antes de
entrar no reino.

Assim que Ele entregou o espírito, a vitória de Sua morte foi
reconhecida no céu, na Terra e no inferno; pois o véu do templo
se rasgou em dois, as pedras se fenderam e os sepulcros foram
abertos.
Ao entrar nos céus, Ele foi recebido e assentou-Se como
Conquistador. Ele foi imediatamente reconhecido lá como recém-
saído de Seu conflito e conquista aqui. Como Aquele que havia
vencido, Ele assentou-Se com o Pai em Seu trono. Portanto,
agora, em espírito, podemos cantar um novo cântico, ou um
cântico de conquista.

Quando Seus santos se levantarem para encontrá-Lo, eles irão,
cada um em sua própria pessoa, manifestar a Sua vitória – a
vitória que Ele conquistou para eles. O brado deles ascendente e
em resposta a proclamará: “Graças a Deus, que nos dá a vitória
por nosso Senhor Jesus Cristo” (1 Co 15).

Nessas diferentes épocas e formas, o triunfo de Cristo é
celebrado antes de Sua entrada no reino. E que verdade
animadora e bendita é esta: Jesus subiu ao alto como um
Conquistador. Mas nunca, até que Jesus ascendeu, o céu
conheceu um Conquistador. Posso dizer que um eco distante de
Sua vitória havia chegado ali, quando o véu do templo se rasgou;
mas o céu nunca havia sido o lugar de um conquistador até que o
Senhor retornasse para lá. O Senhor Deus em Suas glórias esteve
lá, o Senhor Deus como Criador e Governante também, e os anjos
que se sobressaem em poder lá serviam. Alguns que não
guardaram seu primeiro estado lá podem ter sido expulsos, e
outros cantaram quando os fundamentos da Terra foram
lançados; mas nunca a presença de um conquistador havia
adornado e alegrado o céu até que Jesus ascendesse. Mas então
foi assim. Ele havia destruído aquele que tinha o poder da morte;
Ele havia levado cativo o cativeiro; Ele havia exposto



publicamente os principados; Ele havia vencido o mundo; Ele,
como o verdadeiro Sansão, havia carregado as portas inimigas até
o cume do monte. As vestes mortuárias haviam sido deixadas no
sepulcro vazio, como despojos de guerra e troféus de conquista.

E assim, como Conquistador, Jesus ascendeu. O céu já havia
conhecido o Deus vivo, mas nunca antes o Deus vivo em vitória; e
nossa ascensão após Ele, apenas proclamará, em outras palavras,
o triunfo e será mais uma demonstração de uma hoste de
conquistadores. Então, no fim, quando o reino for adentrado, ele
será adentrado (como já dissemos) por um Conquistador após
Seu dia de batalha e guerra de libertação das mãos dos inimigos.
O reino assim erguido sobre a ruína do inimigo será inabalável.
Agora, de acordo com tudo isso, creio eu, é o “novo cântico”
sobre o qual lemos na Escritura; pois os cânticos ali são cânticos
de conquistadores, e são, por assim dizer, prenúncios do cântico
do reino. Tal foi o de Moisés e da congregação às margens do Mar
Vermelho; tal foi o de Débora; tais foram as declarações, se assim
podemos chamar de cânticos, de Ana e de Maria; e tal será o
cântico de Apocalipse 15 em seu devido tempo – os harpistas no
céu, ali em vitória sobre a besta, e sobre sua imagem, e sobre sua
marca, e sobre o número de seu nome.

Isso nos dá um “novo” tema para cantar ou alegrar-nos e,
portanto, “o novo cântico”. O antigo cântico, cantado pelas
estrelas da manhã sobre os fundamentos da Terra, não era um
cântico de conquistador, um cântico que celebrava uma vitória
divina, seja pela redenção ou pela vingança dos escolhidos de
Deus. Não havia tema de vitória então, pois nenhuma batalha
havia sido travada e vencida. Mas o pecado entrou desde então.
Uma grande força contrária entrou em ação, e o Senhor teve que
sair como “um Homem de guerra”, o Deus das batalhas; e,
portanto, no final, um novo cântico, um cântico com um novo
tema ou peso, deve ser despertado para celebrá-Lo nessa nova
ação ou caráter de glória. O cântico de Moisés era um cântico de
conquistador, e assim, era o cântico do Cordeiro. “Cantai ao



SENHOR um cântico novo, porque Ele tem feito maravilhas; a
Sua destra e o Seu braço santo Lhe alcançaram a vitória” (ARA).
O cântico sobre a criação deve dar lugar, em amplitude e melodia,
ao cântico sobre os triunfos de Jesus. A primeira “pedra de
esquina” foi colocada pelo Criador, e os anjos cantaram (Jó 38:6);
a segunda é trazida em vitória, e Israel exclama em brados de
júbilo (Sl 118; Zc 4).

Que novas honras, podemos dizer com adoração e gratidão, estão
sendo preparadas para Ele através de nossa história, e que novas
alegrias para o céu! Pois Suas vitórias têm sido por nós,
realizando, como observei, nossa libertação e justificação diante
de nossos inimigos. A glória dessas vitórias é d’Ele, o fruto delas é
nosso. Cristo não aparece como um Conquistador naquilo que Ele
faz diante de Deus por nós, como nosso resgate, ou Resgatador
pelo preço de Seu sangue. Em toda essa ação Ele sofre, em vez
de conquistar; mas Ele é Conquistador contra o inimigo,
redimindo-nos dele ou vingando-nos dele.
E é um pensamento jubiloso que o Senhor entrará em Seu reino
vindouro como um Conquistador, tomando o trono de Salomão, o
pacífico, após as guerras e vitórias de Davi. Mas esse gozo implica
cenas de caráter tremendo. O triunfo, por si só, é uma ideia
brilhante, mas está repleto de lembranças de campos de batalha
e cenas de derramamento de sangue. E o mesmo acontece com
o Senhor Jesus. O gozo de vê-Lo em triunfo e o poder de Seu
reino é radiante e reconfortante, mas “o lagar” precisa primeiro
ser “pisado”.

E ainda mais – embora isso seja solene – o pisar do lagar, ou a
execução do julgamento divino, fala da corrupção anterior ou do
amadurecimento da “videira da terra”. Se o Senhor, em juízo, tem
que pisar o lagar, o lagar primeiro tem que estar cheio.

E onde estamos realmente situados neste momento? Não na
possessão do reino inabalável; não à vista do triunfo que o
anunciará, nem na audiência do novo cântico que há de
acompanhar esse triunfo; não na visão do campo de Bozra e das



vestes salpicadas de sangue, o dia do juízo divino que conduz ao
triunfo; mas em certo estágio do amadurecimento da videira de
Sodoma, que em breve será lançada no lagar, ou seja, enfrentará
o juízo do Senhor.

Ali estamos, e o momento é solene. Cada dia, como o calor do
verão, somente amadurece e prepara as uvas de fel ou os cachos
de Gomorra. Nossas perspectivas são, portanto, estranhas,
terríveis e gloriosas além da imaginação. Esperamos pelo
aumento crescente do mal, pelo lagar da ira de Deus para
recebê-lo e julgá-lo, e então pelo triunfo e pelo reino de Jesus.
Por tais coisas, esperamos, até onde nossos olhos se voltam para
a Terra; mas estamos “na encruzilhada, na entrada dos dois
caminhos” (ARA). Enoque estava lá antes. Ele olhou para o
caminho da Terra, e lá viu o amadurecimento da impiedade, e o
Senhor com milhares de Seus santos vindo para executar o juízo;
mas ele mesmo foi levado para cima, para o caminho dos céus
(Judas 14; Hebreus 11:5). O novo cântico foi cantado por Jesus
após Sua ressurreição (Salmo 40:3); ele será cantado pelos santos
após sua ressurreição ou ascensão ao céu (Ap 5:9); e então será
cantado por Israel no reino que é a sua ressurreição (Sl 98:1).



O Templo de Deus
 

Nos dois templos, o de Jerusalém, na antiga dispensação, e o do
Espírito, na nova, vemos um significado em tudo o que há neles.
Hebreus 9:8-9 nos dá uma indicação disso a respeito do santuário;
e mostra o caráter do serviço ali; o véu permanecendo
constantemente abaixado para impedir o acesso do adorador à
presença de Deus, ou do Santo dos Santos, era a figura para o
tempo então presente. Exibia o caráter daquela dispensação, que
nunca, com os sacrifícios que oferecia, dava confiança ao
pecador, nem purificava a consciência, nem o aproximava como
adorador. Vemos o mesmo significado no templo do Novo
Testamento; tudo o que é dito sobre ele tem uma voz que nos fala
do tempo presente e exibe o caráter da dispensação em que
estamos tão claramente quanto o outro templo exibiu. Como
prova disso, eu examinaria 1 Coríntios 11, onde (e até o final de 1
Coríntios 14) o apóstolo está tratando das ordenanças e da
adoração da casa de Deus, ou o templo do Novo Testamento.
Este capítulo pressupõe que os santos estejam em assembleia ou
ordem eclesiástica, e ao analisarmos sua ordem conforme
detalhado aqui, vários objetos nos chamam a atenção. (Até o
versículo 17, não vemos que se trata da assembleia. O editor.)
Primeiro, vemos homens e mulheres sentados juntos. Isso
demonstra seu interesse igual e comum em Cristo, onde não há
homem nem mulher, como lemos aqui: “Todavia, nem o homem
é sem a mulher, nem a mulher sem o homem, no Senhor”; pois,
considerados pessoalmente, eles têm a mesma posição na Igreja
de Deus.

Em segundo lugar, vemos o homem descoberto e a mulher
coberta. Isso nos revela a diferença entre eles, considerada
misticamente, como lemos aqui: “Porque o homem não provém
da mulher, mas a mulher do homem” (vs. 8-9). E essas duas
coisas são verdadeiras, não apenas quanto a Adão e Eva, mas



também quanto a Cristo e a Igreja, de modo que na assembleia a
mulher deve carregar o sinal da submissão (isto é, a cabeça
coberta), Gênesis 24:65, e o homem deve aparecer sem o sinal,
apresentando assim misticamente “Cristo e a Igreja”.

Terceiro, em seguida, vemos a ceia preparada. Isso nos explica por
que a assembleia se reuniu e o caráter da dispensação à qual a
Igreja agora está inserida; pois nos mostra que o véu se foi. O
sangue de Jesus o rasgou e foi trazido em seu lugar. A mesa nos
fala do Cordeiro Pascal e da festa dos pães asmos sobre ela, e,
portanto, da remissão completa dos pecados, e também do
exercício do julgamento próprio, e essas coisas são exatamente o
que a Igreja desfruta e observa até que o Senhor venha.
Assim, essas características na assembleia possuem todo o seu
significado. Portanto, a assembleia dos santos, formada dessa
maneira, constitui o templo do Novo Testamento feito de pedras
vivas, e erguido dessa forma é um bendito testemunho para o
tempo presente. Cada objeto nos fala de seu caráter; olhamos
para a assembleia dos santos e vemos as grandes verdades da
era presente refletidas como num espelho, assim como no
santuário, sob a lei, havia uma figura das coisas então presentes.

Tudo isso é claro e simples; mas, ao meditar mais sobre o assunto,
observe que há ainda mais significado nas coberturas usadas pela
mulher na assembleia do que eu havia observado antes (1 Co 11:5-
6). Este poder ou cobertura sobre a cabeça deve ser considerado
principalmente como significando a sujeição que a mulher deve
ao homem, que é a sua cabeça, ou a sujeição que a Igreja deve
ao seu Senhor. O poder, ou cobertura sobre a cabeça, era o sinal
disso e, portanto, era adequado à mulher na assembleia, pois sem
ele ela desonrava o homem, que é a sua cabeça (v. 5).

Mas há mais do que isso, pois o apóstolo acrescenta que, se a
mulher não estiver coberta, que também tosquie ou rape o seu
cabelo, o que ele então diz que seria uma vergonha para ela (v. 6).
Qual era a vergonha da qual o estado rapado ou tosquiado da
cabeça de uma mulher era a confissão? Isso deve ser



determinado por uma referência à lei, e sob ela encontramos
duas ocasiões em que a mulher era rapada ou ficava descoberta.
Primeiro, quando uma esposa estava sob suspeita (Números 5).
Segundo, quando ela havia sido recentemente tomada cativa e
estava lamentando a casa de seu pai, ainda não unida ao Judeu
que a havia capturado em batalha (Dt 21). Esse estado rapado de
uma mulher assim expresso mostrava que ela não estava
desfrutando nem da plena confiança, nem da plena alegria de um
marido.

Ora, a mulher não deveria aparecer com tais marcas sobre si; pois
a Igreja não deve ser vista como se fosse suspeita por Cristo, ou
como se ainda se sentisse uma cativa entristecida. Isso seria a sua
vergonha! Mas a cobertura sobre a sua cabeça mostra que a
Igreja não se encontra em nenhum desses estados, mas, pelo
contrário, está feliz na afeição e na confiança do Senhor; e é assim
que deve ser – esta é a sua glória.
Assim, a mulher coberta na assembleia demonstra as duas coisas
concernentes à Igreja – o feliz e honroso estado atual da Igreja
com Jesus, bem como sua inteira sujeição a Ele como seu Senhor
– ou seja, tanto reconhecendo-O como Senhor quanto
desfrutando da presença afetuosa de Cristo, que afasta a
sensação de cativeiro; enquanto, por outro lado, a cabeça
descoberta seria uma negação de ambos – uma desonra para o
homem e uma vergonha para a mulher, além de prestar um falso
testemunho aos anjos, que estão aprendendo os profundos
mistérios de Cristo por meio da Igreja (Ef 3; 1 Co 9).

Cristo foi visto por eles primeiro (1 Tm 3:16), eles observaram e
acompanharam todo o Seu progresso da manjedoura à
ressurreição; e agora eles estão aprendendo com a Igreja e
observando seus caminhos, e se a mulher na assembleia
aparecesse descoberta, os anjos estariam aprendendo a lição
incorretamente. A cabeça raspada da mulher foi considerada
adequada para a dispensação da lei; pois então a sensação de
cativeiro não havia desaparecido, o espírito de escravidão ainda



estava no adorador, e os laços com a carne ainda não haviam sido
completamente esquecidos; mas agora não estamos “na carne,
mas no Espírito”, por estarmos unidos ao Senhor, e há liberdade e
não escravidão.



Os Verdadeiros Adoradores
 

A Igreja de Deus é uma verdadeira adoradora exatamente pelos
mesmos fundamentos, adorando de acordo com a revelação
ampliada que Deus fez de Si mesmo. Os verdadeiros adoradores
agora são aqueles que o Pai, em Sua graça, buscou e encontrou,
e a adoração deles procede disto – que o Filho lhes revelou o Pai,
e eles têm comunhão com o Pai e com Seu Filho Jesus Cristo.
Isso ainda ocorre, como em todos os outros casos de adoração
em verdade, por causa da revelação que Deus fez de Si mesmo.
Mas há algo além disso na adoração presente da Igreja; ela é “em
espírito”, bem como “em verdade” (João 4:21-24; 1 Coríntios 12:12),
porque o Espírito Santo nos concedeu a capacidade de adorar,
habilitando os santos a chamar Deus de “PAI” e Jesus Cristo de
“SENHOR”. Há agora poder comunicado, bem como revelação
para a finalidade da adoração. Os adoradores são filhos e também
sacerdotes (Hebreus 5:5-6); tendo acesso com confiança como
filhos, eles estão no lugar santo – tendo o altar de bronze (a
lembrança do pecado) atrás deles, e a plenitude de Deus
revelada, e tudo o que deve ser para a bênção.

Tudo é revelado aos adoradores agora, pois o segundo véu está
rasgado diante deles, e eles veem seu Pai no propiciatório, no
trono do santuário; O sangue do Filho os introduziu ali, e a
habitação do Espírito Santo os leva a adorar de uma forma digna
de tal santuário, e o Pai, buscando tais que O adorem, não Se
contenta com nada menos do que aquilo que a confiança, o amor
e a honra dos filhos Lhe conferem. Tal é, creio eu, a adoração em
espírito e em verdade, pois assim é onde está de acordo com a
revelação e na graça do Espírito Santo.

Mas seus elementos ou sua forma podem ser muito diferentes,
como podemos notar mais adiante; pois, entendida de forma
apropriada e simples, adorar é render glória a Deus no santuário,
de acordo com Sua própria revelação de Si mesmo. Muitas coisas



podem rodeá-la ou acompanhá-la, mas que não são, de forma
simples e apropriada, adoração. Abel adorou quando colocou seu
cordeiro no altar, embora isso fosse muito simples; mas foi
suficiente, pois era se apresentar diante de Deus da maneira
designada e reconhecer Sua glória.

Assim Abraão adorou quando ergueu um altar a Deus, que lhe
apareceu (Gn 12:8). Israel adorou quando curvou a cabeça diante
da revelação de Deus por Moisés (Êx 4:30-31; 12:27); assim como
Moisés fez em outra revelação (Êx 4:8). Assim Davi adorou (1 Cr
21:21). E assim a congregação de Salomão (2 Cr 7:3) e a de Josafá
(2 Cr 20:18) adoraram; e embora não seja chamada dessa forma, a
unção da coluna de Betel por Jacó foi adoração, porque era
reconhecer a Deus de acordo com Sua revelação; e assim quando
Davi “ficou diante do Senhor” foi adoração, creio eu, com base no
mesmo princípio (2 Sm 7). Jó adorou quando se prostrou em
sujeição aos tratamentos de Deus com ele. Eliezer adorava
quando inclinava a cabeça, pois nesse ato reconhecia a bondade
divina para com ele (Gn 24:26, 52). A nação de Israel adorava
quando apresentava seu cesto das primícias, pois seu cesto
falava a Deus de Seus próprios caminhos em graça – expunha
Seus louvores no santuário (Dt 26). A subida dos homens nas três
festas anuais à “cidade do grande Rei” era adoração, pois tais
festas expunham os próprios atos e caminhos em graça de Deus,
e isso é adoração. O que eram todos esses atos senão o
reconhecimento agradecido para com Deus, de acordo tanto com
o que Ele havia feito como com o que Ele havia falado, e a
aceitação de Sua misericórdia de acordo com isso?
Parece-me que a congregação do Senhor deve entrar no
santuário do Senhor agora com adoração semelhante – com o
propósito de manifestar o louvor a Deus – as virtudes ou louvores
d’Aquele que nos chamou das trevas para a Sua maravilhosa luz –
os louvores que Ele conquistou para Si mesmo por Seus próprios
atos e revelações benditos – e isso é feito no partir do pão com
ações de graças, de acordo com Sua ordenança. Esse é o serviço
que expõe o que Deus fez, declarando que Ele providenciou um



remédio para o pecado. É uma lembrança, não do pecado, como
os sacrifícios segundo a lei (Hb 10:3), mas uma lembrança de
“Mim”, diz Jesus, e consequentemente dos pecados tirados.
Portanto, é um ato de adoração, ou uma entrega a Deus de Sua
própria glória – a glória de Seus atos e revelações. Orar pelo
perdão dos pecados seria uma dissonância com a mesa; seria
(ainda que de forma não intencional) uma afronta ao sacrifício do
Filho de Deus; seria reconstruir as coisas que Cristo havia
destruído; e, na linguagem e no sentido de Gálatas 2, torná-Lo
ministro do pecado – fazendo do Seu sangue, como o sangue de
touros e bodes; apenas a lembrança do pecado, e não o remidor
do pecado.

Mas cercar a mesa com ações de graças e participar da festa com
louvor pela redenção seria honrar a obra do Cordeiro de Deus que
a festa apresenta e, portanto, é sempre acompanhada dessa
forma que a Escritura nos apresenta. Jesus, ao tomar o pão e o
cálice, “deu graças” (Mt 26; Mc 14; Lc 22). Ele não fez nada além
disso. As palavras abençoar e dar graças são, para todos os
efeitos morais, usadas no mesmo sentido; e, com o mesmo
pensamento, o apóstolo o chama de “o cálice da bênção que
abençoamos”, porque por esse cálice, ou por essa morte e
derramamento de sangue de Jesus que ele representa, Ele Se
intitula, com grande dignidade, ao louvor. Pode ser acompanhada
de confissão de pecados, pois tal confissão não estaria em
discordância com esta ceia. Mas ainda assim não encontramos
alusão a isso em nenhuma passagem que se refira à ceia; por
essas passagens, a ceia assume a forma simples de ser uma festa
eucarística9, ou um momento de ação de graças pela remissão
dos pecados. Ela diz (pelo menos a mesa tem essa voz); “Dai
bebida forte ao que está prestes a perecer, e o vinho aos
amargurados de espírito; Que beba, e esqueça da sua pobreza,
e da sua miséria não se lembre mais”. No entanto, certamente, o
serviço de julgamento próprio e exame próprio pode muito bem
preceder esta festa.



Em devida ordem, as mulheres cobertas e os homens
descobertos comparecem diante do Senhor e partem o pão (1
Coríntios 11). Isso é ocupar o lugar para o qual o Senhor os
chamou e, assim, isso proclamar Seu nome e louvor, e isso é dar a
Ele a glória que Ele, de forma tão bendita, conquistou; por assim
dizer, é como Israel apresentando seu cesto. É como curvar a
cabeça diante da revelação de Sua misericórdia.

O serviço é eucarístico. É uma festa sobre um sacrifício. É a casa
do Pai aberta com o retorno do filho pródigo. E esta é a nossa
adoração apropriada, pois é “em verdade”, segundo a revelação,
segundo a provisão perfeita que o nosso Deus fez pelos nossos
pecados na dádiva e nos sofrimentos de Jesus. Assim, quando os
primeiros discípulos se reuniram, foi para este ato de adoração ou
serviço (Atos 20:7; 1 Coríntios 10:11). Outras coisas podem cercá-lo
ou acompanhá-lo, mas esta era a adoração deles; isso os levou ao
santuário – esta era a ocupação deles ali.
Encontro em Deuteronômio 26 que outras coisas podem
acompanhar a adoração, pois depois que Moisés os orienta
quanto ao seu cesto, ele lhes fala sobre confissão e oração. Assim
Moisés orou após sua adoração em Êxodo 34. Assim, os anciãos
comeram e beberam na presença de Deus, que era propriamente
sua comunhão ou adoração. Mas Moisés já havia previamente
falado a eles sobre a aliança (Êxodo 24), como em Atos 20 os
discípulos se reuniram para “partir o pão”, mas Paulo dirigiu-lhes
um longo discurso; como também, na primeira instituição da ceia,
o Senhor reuniu Seus discípulos com o propósito da ceia, mas Ele
os ensinou sobre outras coisas também e, antes de se separarem,
eles cantaram um hino; e o mais significativo é que a mesma
coisa nos é transmitida em 1 Coríntios 11 e 14, onde a casa de
Deus, ou local presente de adoração, é amplamente aberto para
nós.

Pois ali o apóstolo mostra os discípulos, misticamente, e
devidamente cobertos e descobertos, na adoração, um serviço
de partir o pão. Ele nos diz claramente que era para esse fim que



se reuniam. Mas então ele considera os “espirituais”. Ele considera
o que pode acompanhar a adoração – a invocação de Jesus, ou o
ministério da Palavra na vida e no poder do Espírito Santo dado
aos santos – e assim ele revela o santuário e suas ações e
utensílios, mostrando o que era a própria adoração, e então o que
poderia devidamente acompanhá-la.

Em 1 Timóteo 2, recebemos instruções quanto ao serviço
posterior dos santos na assembleia – que a oração e a
intercessão, tão amplas e livres quanto a graça que os havia
resgatado, deveriam marcar sua união e encher o templo vivo de
Deus. Mas ainda assim, essa intercessão não é simples e
propriamente adoração. A adoração deles ainda era o partir do
pão, porque esse era o ato que exaltava o louvor de Deus, ou Lhe
dava a glória de Seus atos e tratamentos presentes com eles e
por eles, e era isso que os unia. A doação de esmolas também
acompanhava devidamente a adoração, assim como poderiam a
oração e o ministério da Palavra; mas, da mesma forma, é
simplesmente um acompanhamento, como a libertação do preso
na festa.
As duas coisas são apresentadas distintamente na história de
Abraão. Ele é um adorador em seu altar. Mas então não ouvimos
nenhuma súplica dirigida a Deus por ele. Ele é um suplicante a
respeito de Sodoma, e ali não vemos altar algum (Gn 18:23). Isso é
muito claro, definindo claramente o caráter da adoração e
mostrando que o partir do pão é claramente o serviço do
santuário agora, independentemente de qualquer outra coisa que
possa entrar com ele. Pois Deus deve ser adorado segundo Ele
mesmo (João 4), e tomar qualquer coisa como autoridade na
religião, que não fosse proveniente d’Ele, nos mostra que o
homem não deve determinar suas próprias maneiras como
adorador, pois isso mutilava a adoração, como o Senhor disse aos
Judeus em Mateus 15 (de cujo princípio Deuteronômio 12 é mais
uma testemunha)10. A disposição voluntária na adoração é correta;
a obstinação destrói tudo. De sua própria vontade, eles trouxeram
suas ofertas (Lv 1:3; 7:16); mas isso deveria ser feito como e onde o



Senhor quisesse. Assim é conosco; Devemos adorar “em
espírito”, isso é a mais pura verdade – na graça e liberdade do
Espírito Santo que nos foi dada; mas devemos adorar “em
verdade” também, segundo a revelação que Deus faz de Si
mesmo e da Sua adoração. Disso eu já falei.

A manutenção de bosques e lugares altos em Israel sempre foi
testemunha de que o povo não havia preparado devidamente seu
coração para buscar o Senhor Deus de Israel, o único Deus
verdadeiro, que havia estabelecido Seu nome em Jerusalém (2
Crônicas 14:3; 15:17; 17:6; 19:3; 20:33).
Sobre o tema da adoração, eu ainda acrescentaria que o gozo e
um espírito de gratidão e liberdade a caracterizaram em todos os
tempos. Adão desfrutando do jardim e de seus frutos era
adoração. A apresentação do cesto por Israel e a celebração das
festas eram adoração, e quanta alegria e ações de graças
convinham a tais ocasiões! Os santos reunidos em torno da mesa
do Senhor constituem agora a adoração, e o espírito de confiança
de filhos, de ações de graças e de liberdade deve enchê-los.
Todos esses atos de adoração, em diferentes épocas, foram
marcados pelo gozo em diferentes ordens, pois certamente um
Deus de amor é um Deus de gozo.



Adoração
 

Com esta breve visão dos templos, consideremos a adoração que
poderia enchê-los. A verdadeira adoração, assim como o
verdadeiro conhecimento de Deus, sempre flui da revelação, pois
o homem, pela sabedoria, não conhece a Deus. A adoração, para
ser verdadeira, deve estar de acordo com a revelação que Deus
fez de Si mesmo, e eu gostaria de traçar isso um pouco através da
Escritura.
Abel era um verdadeiro adorador; sua adoração ou oferta era
segundo a fé, isto é, segundo a revelação (Hb 11). As primícias do
seu rebanho que ele ofereceu eram conforme a Semente ferida
da mulher e conforme as túnicas de pele com que o Senhor Deus
vestira seus pais.

Noé seguiu Abel e também adorou com a fé na Semente ferida da
mulher; ele tomou sua nova herança somente em virtude do
sangue (Gn 8:20); ele era, portanto, um verdadeiro adorador –
adorando a Deus como Ele havia Se revelado.

Gênesis 12:7; aqui vemos Abraão seguindo os passos deles, um
verdadeiro adorador. Posso observar que há uma notável
ausência de vontade própria em Abraão: ele creu em Deus e no
que lhe foi dito; ele saiu como lhe foi ordenado; ele adorou como
lhe foi revelado.
Isaque, precisamente no mesmo caminho de Abraão, adorou o
Deus que lhe havia aparecido, não pretendendo ser sábio,
tornando-se assim um tolo, mas em simplicidade de fé e
adoração, como Abraão, erigindo seu altar ao Deus revelado (Gn
26:24-25).

Jacó era um verdadeiro adorador. O Senhor lhe aparece em sua
tristeza e degradação, na miséria à qual seu próprio pecado o
havia reduzido, revelando-Se assim como Aquele em Quem a
misericórdia triunfa sobre o juízo (ARC), e ele imediatamente



reconhece Deus como assim lhe foi revelado, e este Deus de
Betel foi seu Deus até o fim (Gn 48:15-16). Aqui houve uma
revelação ampliada de Deus, e a adoração seguiu tal revelação, e
esta é a verdadeira adoração.

A nação de Israel era uma verdadeira adoradora; Deus havia Se
revelado a Israel de diversas maneiras – Ele lhes deu a lei da
justiça e também a sombra dos bens futuros. Por meio da lei, Ele
multiplicou as transgressões, e pela sombra dos bens futuros, Ele
proveu remédio: e a adoração de Israel era de acordo com isso.
Havia uma extrema sensibilidade ao pecado, com encargos para
aplacá-lo, que eles não eram capazes de suportar, e assim o
espírito de escravidão e medo era gerado. Israel havia se tornado
cada vez mais consciente do bem e do mal, e sua adoração era
correspondente a isso. O tabernáculo ou templo onde toda a
adoração acontecia conforme a adoração estabelecida ainda
podia ser colocado de lado, porque não era a coisa perfeita, e
Deus, apesar disso, poderia mostrar o melhor se quisesse,; e
assim Ele fez em várias ocasiões. Testemunhem Gideão, Manoá e
Davi.
Gideão adorou segundo uma nova revelação de Deus, apesar de
Siló e do tabernáculo; sua rocha tornou-se o lugar ordenado, ou o
altar ungido, justamente por causa dessa revelação e ordem de
Deus (Jz 6:14-26). Manoá transforma aquilo que supunha ser uma
refeição em sacrifício, porque o Senhor havia revelado Seu desejo
de que assim fosse (Jz 13:15, 19). Davi, a mando do Senhor, volta-
se do altar ordenado ou consagrado para outro, que estava na
herança impura de um gentio, onde, no entanto, como outrora em
Betel, a misericórdia triunfou sobre o juízo, e onde,
consequentemente, Deus havia construído para Si outra casa.
“Esta será a casa do SENHOR Deus”, diz Davi (1 Crônicas 22).
Assim, então, esses três casos foram casos de adoração
verdadeira, embora manifestamente um afastamento da
adoração estabelecida por Deus.



O leproso curado era um verdadeiro adorador, embora, da mesma
forma, tenha se desviado da ordem estabelecida, da ordem
divinamente estabelecida, justamente porque, sem uma ordem,
apreendeu Deus em uma nova revelação de Si mesmo (Lucas
17:11-19). A cura tinha uma voz no ouvido da fé, pois somente o
Deus de Israel poderia curar um leproso (2 Reis 5:7). Isso era ainda
mais excelente do que o mesmo tipo de fé em Gideão, Manoá ou
Davi.
 

J. G. Bellett



Notas
[←1]

O “iníquo” será revelado, mas é “o mistério da iniquidade”
que agora está operando;



[←2]
Ele estava “no Espírito” (Ap 1:10). E sabemos que o Espírito
era como um carro para transportar os profetas da
antiguidade, seja de fato ou em visão, de um lado para o
outro. (veja 1 Reis 18:12; Ezequiel 3:12; Atos 8:29).



[←3]
Eles superaram a medida de Jó. Ele clamou “pelo sangue do
Cordeiro” (veja Jó 19:25), mas falhou na devoção de um mártir
e não estava preparado para o lugar da morte.



[←4]
Não duvido que as “grandes exibições” da atualidade sejam
planejadas por Satanás para incitar o mundo a essa
admiração idólatra pelo homem, para que esteja mais
preparado para a besta quando ela aparecer em todo o seu
fascínio. O santo deveria se retirar disso para Jesus.



[←5]
A repreensão do Senhor a Filipe não tem aplicação tão direta
à incredulidade de Filipe no que diz respeito à Pessoa do
Filho, como à sua incredulidade com respeito à revelação do
Pai que havia sido feita pelo Filho: a outra está envolvida.



[←6]
Não é a coisa recebida que torna seu gozo completo, mas a
prova que recebem de que eles têm para si mesmos o
coração e os ouvidos do Pai. O Pai, e não o dom, faz isso por
eles, completando o gozo deles. Veja João 16:24.



[←7]
Comer apenas legumes e observar dias santos, se
interpretados integralmente, são costumes que depreciam o
evangelho ou afetam a plena beleza da verdade. Mas tais
coisas devem ser suportadas (Rm 14). E nossa alma tem plena
consciência disso: a depreciação da Pessoa do Filho não
receberia um decreto em seu favor dessa maneira.



[←8]
O Criador descansou: Suas obras estiveram acabadas desde
a fundação do mundo (Hb 4); mas posso dizer que isso é
tudo. Em outras manifestações de ação graciosa, Deus ainda
não descansou. Como Pai, como Cristo, na Pessoa do Espírito
Santo, e como Senhor de Israel e de toda a Terra, Deus ainda
precisa alcançar o Seu descanso. O descanso é aquele que
“resta ainda”, podemos dizer, tanto para Ele quanto para o
Seu povo; pois Ele ainda opera com amor e poder, e eles
ainda labutam contra o pecado, o mundo e o inimigo. Veja
João 5:17; Ef 4.



[←9]
N. do T.: εὐχαριστία (eucaristia) significa gratidão ou ação de
graças.



[←10]
E é uma Escritura impressionante. Aqui, o Senhor de Israel diz
a Moisés que Ele mesmo escolheria um lugar para ali colocar
Seu nome, e somente para esse lugar o povo deveria trazer
suas ofertas, e não somente para o lugar escolhido pelo
Senhor, mas de acordo com a maneira prescrita por Ele, eles
deveriam adorar. Eles não deveriam imitar a adoração das
nações, mas prestar sua adoração de acordo com a própria
Palavra de Deus, ou “em verdade” (vs. 29-32).


	Conquistadores
	A Fé do Filho de Deus
	O Pai
	A Glória de Deus
	A Glória do Unigênito
	Deus Manifestado em Carne
	Jesus Cristo Veio em Carne
	A Ceia do Senhor
	O Novo Cântico
	O Templo de Deus
	Os Verdadeiros Adoradores
	Adoração

