


 

O Cristão
 

 

Dezembro de 2007
 

———§———
 

Santidade





Título do original em inglês:
The Christian Magazine – Holiness
Edição de dezembro de 2007
Primeira edição em português – agosto de 2024
 
Originalmente publicado por:
BIBLE TRUTH PUBLISHERS
59 Industrial Road, Addison, IL 60101
ESTADOS UNIDOS DA AMÉRICA
 

Traduzido, publicado e distribuído no Brasil com autorização dos editores da
versão original em língua inglesa por ASSOCIAÇÃO VERDADES VIVAS, uma
associação sem fins lucrativos, cujo objetivo é divulgar o evangelho e a sã
doutrina de nosso Senhor Jesus Cristo.
Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br
 
Abreviaturas utilizadas:
ARC  – João Ferreira de Almeida – Revista e Corrigida – SBB 1995
ARA  – João Ferreira de Almeida – Revista e Atualizada – SBB 1993
TB     – Tradução Brasileira – 1917
ACF  – João Ferreira de Almeida – Corrigida Fiel – SBTB 1994
AIBB – João Ferreira de Almeida – Imprensa Bíblica Brasileira – 1967
JND  – Tradução Inglesa de John Nelson Darby
KJV   – Tradução Inglesa King James
 
Todas as citações das Escrituras são da versão ARC, a não ser que outra esteja
indicada.
Qualquer sugestão de correção será bem-vinda.

https://www.verdadesvivas.com.br/
mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br?subject=Revista%20O%20Cristao


A Santidade da Graça
 
É bom estimar o fato de que “a graça e a verdade vieram por
Jesus Cristo”, e que no Cristianismo temos a natureza de Deus
declarada – isto é, o amor. Mas é igualmente importante lembrar
que “Deus é luz” e, portanto, a notável declaração em Hebreus
12:29, “Nosso Deus é um fogo consumidor”.
A força total desta verdade que nos sonda nunca deve ser
atenuada nem explicada. Nunca deve ser afirmado que Deus fora
de Cristo é um fogo consumidor, pois tal Deus não pode ser
concebido. Não há Deus fora de Cristo, nenhuma ideia de Deus,
além de como é visto em nosso Senhor Jesus Cristo. Ele era Deus
“que Se manifestou em carne” – a expressão completa e
perfeita de tudo o que Deus é.
Será que a lei, dada como foi em meio aos relâmpagos e terrores
do Sinai, era um sistema de maior pureza e santidade essenciais
do que o Cristianismo? De modo algum! A graça pode ser
profana? Não! Ela pode ser e, infelizmente, frequentemente é
transformada em libertinagem e em seu caráter tristemente
difamado por seus mestres pretensos, mas a graça é tão
intrinsecamente santa e tão separada do pecado quanto é a lei.
Ensina as mais altas lições de pureza (veja Tito 2:12), enquanto ela
faz, por outro lado, para o pobre pecador o que a lei nunca
poderia fazer – ela o salva. O Monte Sião, em sua riqueza de
graça, é tão santo quanto o Monte Sinai em sua condenação
implacável do transgressor. Os dois “montes” são igualmente
santos, assim como os concertos que eles representam e os
ministérios que fluem deles.
Mas a graça pode ser abusada e sua paciência mal interpretada.
Em consequência o significado mais profundo e valor da
declaração que “nosso Deus é um fogo consumidor”.
Deus em graça, apesar de suportar os pecadores e a Igreja infiel,
é tão intolerante com o mal quanto o Deus apresentado na lei. Ele
é o mesmo Deus em Sua essencial aversão ao pecado como em
todas as eras, e por isso a perfeita adequação da exortação



“retenhamos a graça, pela qual sirvamos a Deus
agradavelmente com reverência e piedade”.
Amados, nós precisamos hoje de tal reverência e piedade. A
graça por muitos anos tem sido claramente revelada e milhares
de almas desfrutam de sua preciosa liberdade, mas podemos ver
em todas as mãos uma falta de seriedade, uma leviandade, uma
superficialidade com as coisas divinas, que diz muito claramente
da falta de reverência e temor piedoso. Que não abramos mão da
liberdade da graça, mas lembremo-nos de que o Deus a Quem
servimos em graça é um “fogo consumidor”.

J. W. Smith, Christian Truth, vol. 15: 186-187



Amor e Santidade
 
O amor de Deus é a fonte de todas as nossas bênçãos e alegrias,
e Deus é amor, mas em certo sentido Sua santidade nos eleva
mais. Seu amor é perfeito. Nós vivemos em amor, habitamos em
Deus e Deus em nós. Isso é derramado em nosso coração pelo
Espírito Santo que nos é dado. Está provado pela morte de Cristo,
e assim devemos andar nele. Mas não se pode dizer que somos
amor. Deus é soberano em amor, “riquíssimo em misericórdia,
pelo Seu muito amor com que nos amou”. Tudo isso é
objetivamente bem-aventurança e desfrutado por nós em
comunhão.

Participantes de Sua santidade
É dito que somos “luz no Senhor”. Ele nos torna participantes da
Sua santidade – participantes moralmente falando, da natureza
divina. Sem dúvida, nós amamos, mas nós somos luz. Quão
bendita é esta participação da natureza divina! E para isso
devemos ter respeito também em nossos relacionamentos para
com Deus. Nós sabemos, graças a Deus, que Ele é amor para
conosco e de fato em nós. Mas Ele é luz e, como isso testou o
homem, assim, em graça, o homem é feito, isto é, o novo homem
tem esse caráter, “segundo Deus, é criado em verdadeira justiça
e santidade”.

Oração
A oração leva nossas necessidades de onde estamos e as
apresenta a Deus – vai onde Ele está, de acordo com o que Ele é.
Os homens estão com necessidades e dificuldades aqui embaixo,
e eles as carregam aqui embaixo, para Deus, e isso é totalmente
correto, e certamente serão ouvidos, graciosamente ouvidos. Nas
minhas necessidades eu posso orar por minhas necessidades, e
outros também, como vimos, e isto está tudo certo. Mas se eu
estou vivendo nas coisas celestiais, e vejo os santos na beleza



que lhes pertence em Cristo, e minhas orações por mim e por
eles são formadas naquilo em que estou vivendo, quanto mais
elevadas e mais fervorosas elas serão. Estou pensando neles ou
em mim mesmo com os pensamentos de Deus e quero que eles
os alcancem. Meus desejos são formados por esses, e persisto
em orar a Deus por eles. A Palavra, pelo poder do Espírito, revela
coisas espirituais – Eu vejo os santos de acordo com a mente de
Deus neles, e como estando com Deus, e para realizar Seus
desejos e pensamentos por eles e neles, eu suplico a Deus de
acordo com esses pensamentos. Oh, Quão diferente é isso! Mas
quão próximos podemos estar de Deus para trabalhar em oração
– para trabalhar para realizar Seus pensamentos neles, como eles
estão no interior deles com Ele.

J. N. Darby



A Necessidade de o Coração Habitar
na Luz

 
A razão do pouco crescimento em santidade prática e
desprendimento do mundo é que o coração não está habitando
na luz dos olhos de Cristo no céu que a tudo sonda e fazendo
com que todo o valor disso desça até ao fundo de tudo.

G. V. Wigram



O Caminho da Verdadeira Santidade
 
O grande apóstolo dos gentios foi mais enfático quando
escreveu: “Segui a... santificação, sem a qual ninguém verá o
Senhor” (Hb 12:14). Por causa da natureza de Deus, sendo
imaculada em santidade, alguém que não corresponda
moralmente a essa natureza não pode andar em Seus átrios. É
impossível que algo que contamine entre ali ou alguém que
pratique abominação.

Nossa falta de santidade
Santidade pode ser distinguida da justiça. A justiça é a coerência
nos relacionamentos, e a santidade é uma aversão inerente à
iniquidade e deleite no que é excelente e bom. Sendo medidos
por um padrão como este, cada membro de nossa raça caída é
desqualificado por natureza para estar na presença de Deus.
Nisto “não há diferença, porque todos pecaram e destituídos
estão da glória de Deus” (Rm 3:23). Procurar santidade natural em
um único exemplar da descendência do primeiro homem seria
como esperar colher figos dos abrolhos ou uvas de espinheiros.
Quando um homem reconhece isso diante de Deus de maneira
franca e humilde é o começo de coisas boas com ele.

Cristo nossa santidade
Aqui Cristo vem como a única esperança do pecador. Enquanto
Ele mesmo, o Santo de Deus, em Quem a morte não tinha direito,
e para Quem o julgamento não tinha nenhum significado, em Sua
graça, Ele condescendeu a sofrer e morrer pelos pecados dos
outros. Ressuscitado dentre mortos, Ele é apresentado por Deus a
todos como Aquele que atende a todas as necessidades. Para os
crentes em Corinto, o Espírito escreveu: “Mas vós sois d’Ele
[Deus], em Jesus Cristo, o Qual para nós foi feito por Deus
sabedoria, e justiça, e santificação [ou santidade], e redenção” (1
Co 1:30). Todos os crentes têm em Cristo uma vida e uma natureza



novas e absolutamente santas, que lhes permitem deleitar-se em
Deus e que os tornam aptos a estarem na presença divina para
sempre.

Santidade na vida diária
A santidade na vida diária flui da percepção disso. O verdadeiro
Cristão anseia por ser consistente na prática com o que Deus fez
dele em Cristo. Ele não ocupa a mente consigo mesmo, mas com
Cristo, em cuja imagem anseia sinceramente ser plenamente
conformado. Ele não procura mais por coisas boas na carne. Em
vez disso, ele a trata em fé como já estando uma coisa crucificada
e procura desenvolver seu novo homem pelo poder do Espírito
Santo. Ele mantém diante de si continuamente a importante
exortação em 1 Pedro 1:15-16: “Mas, como é Santo Aquele que
vos chamou, sede vós também santos em toda a vossa maneira
de viver, porquanto escrito está: Sede santos, porque Eu Sou
santo”. De acordo com isso, ele apresenta seus membros “para
servirem à justiça para a santificação” (Rm 6:19). A aflição,
quando vem, ele a recebe como disciplina de Deus, enviada para
o seu proveito, para que ele possa se tornar um participante
prático da santidade de Deus (Hb 12:10).

W. W. Fereday



Santidade
 
A palavra “santo” é usada em conexão com dias, pessoas e
coisas. As coisas são feitas santas pela vontade de Deus. Em
outras palavras, elas são separadas para Deus por Ele mesmo. Por
essa razão, essas coisas santas devem ser santificadas, isto é,
consideradas como santas pelo homem. Assim, um israelita devia
santificar, ou manter santo, o sétimo dia, não para torná-lo santo
mas porque Deus já o fez assim.
Se chegamos a Jesus como a Oferta pelo pecado, se pela fé O
tocamos, para sermos curados, esse toque nos trouxe a um
relacionamento santo com Deus, tendo agora a vida santa de
Cristo e o Espírito Santo habitando em nós.
Nós recebemos a “lavagem da água pela Palavra”? É assim para
que possamos ser santos e sem mácula. Será que percebemos
isso? Todos os crentes são separados pelo precioso sangue, pela
unção do Espírito Santo e pela Palavra que é a verdade. Se somos
salvos, se recebemos o Espírito do Santo, somos santos; somos
separados para Deus, agora e para sempre – Seu templo, Seu
povo, a Noiva de Seu Filho. Para este povo santificado, é dito nas
palavras de terno amor e graça: “Sede santos, porque Eu Sou
santo” (1 Pe 1:16).

Adaptado de The Bible Student, vol. 1:36



A Necessidade da Santidade
 
Em Gênesis 3 vemos que foi pela queda que o homem adquiriu
uma consciência, e o primeiro efeito da ação dessa consciência
foi fazê-lo procurar cobrir a nudez que sua desobediência lhe
dera conhecimento; e então, assim que ouviu a voz de Deus,
procurou esconder-se de Sua presença. Essa foi a consequência
necessária do conhecimento do mal, misturado com a sensação
de que ele tinha cometido este mal, e que, consequentemente,
ele estava inadequado para comparecer diante de um Deus que
poderia, nesta circunstância, ser unicamente um Juiz que
condenaria o pecador.

Consciência e inteligência
A consciência nos diz isso e nos faz sentir isso, mas a inteligência
humana, cegada por Satanás, procura desculpar o mal e explicar
tudo colocando Deus totalmente de lado. Em princípio, esta é a
repetição do que nossos primeiros pais fizeram – procurar cobrir-
se e se esconder de Deus. Todos esses esforços resultam em
enfraquecer o pensamento de santidade na alma. O homem,
quando é guiado apenas por sua razão, é irracional e se distancia
cada vez mais da verdade. Ele está em trevas, mas sendo
também cego, ele não pode discernir entre luz e trevas. Portanto,
está escrito: “Por causa do seu orgulho, o ímpio não investiga;
todas as suas cogitações são: Não há Deus” (Sl 10:4). E, a esse
respeito, um filósofo não é melhor que os outros (Rm 2:1-11). Se a
base do seu raciocínio for falsa, como pode permanecer firme o
edifício que ele sustenta sobre ele? Daí a verdade desta
afirmação frequentemente repetida: Não há moralidade à parte
da revelação. Que aqueles que negam a Deus nos digam, se
puderem, quais são os princípios morais que eles pretendem
possuir, à parte daquilo que Deus nos revelou nas Escrituras.



Moralidade
Mas a Palavra de Deus não nos oferece simplesmente um código
moral, isto é, um sistema de princípios de ação arranjados de tal
maneira para que os homens possam viver juntos em paz e que a
sociedade seja defendida e mantida unida. Também mostra que a
única fonte de verdadeira felicidade para o homem é aquela
própria presença da qual ele foge e que ele sempre tenta evitar.
Deus não desejou ser apenas o Juiz do pecador. Em Sua graça,
Ele vem buscar o homem, embora o faça de acordo com o
princípio da justiça. Ele Se revela como um Deus Justo e Salvador.
Ao atrair para Si mesmo, em graça e em paz, Sua criatura caída, a
quem o pecado pôs distante, Deus manifesta Sua glória mesmo
onde o inimigo triunfou. Mas Deus não pode trazer uma criatura
pecaminosa para Sua bendita presença sem lhe dar a percepção
e a consciência da santidade divina. Deus não pode mudar Seu
caráter nem abaixar o padrão de Sua santidade, a fim de trazer o
homem para ter um relacionamento Consigo mesmo. A
moralidade pode ser suficiente entre o homem e o homem, mas
deve haver santidade para se ter relacionamento com Deus. A
Escritura insiste nisso.

Graça e fidelidade
Mas esta grande lição de santidade pressupõe outra lição, sem a
qual ela não poderia ser aprendida por um pecador que está
distante de Deus. Nós nos referimos à revelação da graça e da
fidelidade de Deus. Eu devo conhecer Deus como um Deus-
Salvador antes que minha alma possa estar em condições de
entender o que Sua santidade exige. Portanto, as primeiras linhas
da Escritura declaram Sua infinita bondade, preparando assim o
caminho para a igualmente importante revelação de Sua
santidade. Deus é amor e Deus é luz. A cruz de Cristo é a
explanação destas duas grandes verdades e é também a sua
expressão mais elevada, enquanto ao mesmo tempo elas
alcançam em uníssono a ressurreição de Cristo (particularmente
em relação à santidade), pois Ele “com poder foi declarado Filho



de Deus segundo o espírito de santidade, pela ressurreição
dentre os mortos - Jesus Cristo nosso Senhor” (Rm 1:4 – AIBB).

A bondade fiel de Deus
Em conexão com o que dissemos, vemos que o primeiro livro da
Bíblia, Gênesis, apresenta diferentes fases da bondade fiel de
Deus, Seus propósitos de graça para com o homem, mas sempre,
é claro, com base na santidade, ainda assim apresentado para
atrair o coração daquele que não conhece a Deus e para produzir
confiança em alguém a quem o pecado tornou desconfiado de
Deus. Os dois livros seguintes, pelo contrário, estão
especialmente ocupados com a santidade. Êxodo estabelece as
bases, e Levíticos, bem como alguns capítulos em Números,
desenvolve os detalhes em conexão com a ordem nacional e
sacerdotal dos filhos de Israel.
Com uma exceção, e isto é em referência à instituição do sábado
(cap. 2:3), a palavra “santidade” ou “santificar” não ocorre em
Gênesis. Na verdade, este livro não trata da redenção ou da
habitação de Deus entre os homens. Deus sai em busca do
homem; Ele o chama e o mantém em graça fiel; Ele o justifica e
realiza todos os Seus propósitos para com ele; Ele produz fé em
sua alma e a nutre e a prova, e assim faz com que Seus servos
andem em comunhão com Ele. Tais são algumas das preciosas
verdades quanto aos caminhos de Deus que podem ser
encontrados neste primeiro livro e que são característicos dele,
mas em nenhum lugar é sugerido neste livro que o pensamento
de Deus é descer e habitar entre os homens.
Os primeiros vinte e dois versículos de Hebreus 11 dão uma
recordação dos ensinamentos deste livro em relação à fé. Em
Gênesis existem duas grandes divisões. A primeira termina com o
capítulo 11 e desenvolve os grandes princípios do governo de
Deus; a segunda, que começa com a história de Abraão, fala do
chamado de Deus e da Sua soberana graça para com os Seus
eleitos. Homens santos de Deus foram mantidos em comunhão
com Ele, sua fé foi alimentada pelas comunicações que Ele fez



para eles, e eles, confessando que eram “estrangeiros e
peregrinos” na Terra, procuraram uma “pátria melhor” (TB), a
“cidade celestial”, então Deus não Se envergonharia de ser
chamado “seu Deus” (Hb 11:16). Mesmo na primeira parte do livro,
encontramos um deles, Enoque, que recebeu testemunho
durante a sua vida de que andava com Deus e não foi encontrado,
pois Deus o havia transladado.

Redenção e um santuário
Êxodo entra no grande assunto da redenção. Deus terá um povo
para Si mesmo, a fim de habitar entre eles; consequentemente,
esta nação deve ser santa, porque Deus é santo. (Veja Êxodo
19:46; 29:43-46). Portanto, o estado no qual a graça de Deus
formou esse povo é dado em detalhes, bem como sua condição
moral e a atitude de seu coração para com Deus. Sua libertação
do Egito e o poder do faraó ocupam grande parte do livro, e isso
prepara moralmente o caminho para o estabelecimento do
santuário, no qual Deus Se dignou a habitar em seu meio (Veja o
capítulo 15:17 e 25:8)

A santidade absoluta de Deus
Moisés foi o vaso escolhido, levantado e preparado por Deus para
a libertação do Seu povo Israel. Para ele, Deus revelou o único
fundamento sobre o qual Ele poderia trazer o homem ao
relacionamento com Ele mesmo – o da santidade absoluta. Ele
mostrou isso a ele antes de enviá-lo aos israelitas. A chama de
fogo no meio da sarça no deserto era a figura adequada para
permitir que Moisés apreendesse a grande lição que Deus tinha
para ensiná-lo e para fazer com que as palavras que lhe foram
ditas entrassem profundamente em sua alma: “Não te chegues
para cá; tira os teus sapatos de teus pés; porque o lugar em
que tu estás é terra santa” (Êx 3:5). O Deus que estava aqui Se
revelando a Moisés era o mesmo que tinha conduzido os pais em
Sua perfeita graça e podia, portanto, dizer-lhe: “Eu Sou o Deus de
teu pai, o Deus de Abraão, o Deus de Isaque e o Deus de Jacó”,



para que suas afeições pudessem ser atraídas a Deus pela
lembrança de Sua bondade demonstrada aos patriarcas. Assim
foi Moisés preparado para a recepção de todos os ensinamentos
expressos na sarça ardente. Também vemos por meio de toda a
sua história subsequente quão profundamente esta lição foi
gravada em seu coração e como ela formou a base de todas as
suas relações com Deus (Veja Êxodo 33; Deuteronômio 4:24; 9:3).
Deus disse a ele: “Tenho visto atentamente a aflição do Meu
povo... Portanto, desci para livrá-lo da mão dos egípcios”. Isso
envolvia o relacionamento próximo do povo com Deus, uma
relação que só poderia existir com base na santidade . Deus é
amor e Deus é luz.

W. J. Lowe



Santidade e Legalismo
 
Ao insistir na santidade, é importante manter diante de nossa
alma a infinita graça de Deus, ou nossos corações traiçoeiros logo
transformariam a santidade prática em uma escravidão tão
grande quanto voltar à lei para alcançar a justiça. Se examinarmos
cada Escritura do Novo Testamento que fala da vinda de nosso
Senhor e Salvador Jesus Cristo, vamos encontrá-la conectada
com a santidade prática.

C. Stanley



Cristo, o Modelo da Santidade
 
A santidade de Cristo não é imputada. A única passagem que
parece assemelhar-se a essa doutrina é 1 Coríntios 1:30, mas a
imputação não é mencionada ali. Não é possível imputar a
redenção. É em Cristo e por meio de Cristo que isso está de
acordo com a vontade de Deus; como é isso não nos é dito. “Vós
sois d’Ele”; este é o novo homem, de onde ele vem. Cristo é feito
para nós “sabedoria” de Deus. Nós não encontramos essas
coisas em outro lugar. Não encontramos o verdadeiro caráter de
nossa sabedoria, de nossa justiça, de nossa santidade Cristã ou
de redenção em outro lugar além de Cristo e somente em Cristo.
Quando possuo Cristo, possuo n’Ele a sabedoria de Deus. Ele
mesmo é a sabedoria de Deus; Eu não busco sabedoria em outro
lugar, e a sabedoria de Deus não é encontrada em outro lugar. Ele
é a minha justiça diante de Deus. Eu sou considerado justo
segundo a justiça de Deus pela fé em Cristo. Se busco a verdade,
a totalidade, o caráter divino da santidade, só a encontro em
Cristo: Esta santidade é apresentada a mim por Deus em Cristo.
Só em Cristo está a redenção, a redenção final para entrar na
glória.
É necessário distinguir entre as palavras usadas para santidade e
santificação no Novo Testamento. “Agiosune” é a coisa em si, o
hábito (incluindo “agiotes” – Hb 12:10 – , a santidade do próprio
Deus), e “agiosmos”, a palavra usada em 1 Coríntios 1:30. A palavra
nesta forma significa o resultado atingido, a soma do que é
produzido em nós pelo Espírito Santo.

Cristo, o modelo
Agora, Cristo é o modelo, a medida, a perfeição da santidade. Na
medida em que possuímos Cristo como vida, possuímos essa
santidade. A vida que possuímos é uma vida perfeitamente santa
e, como estamos em Cristo, Deus não vê pecado em nós. Mas o
próprio Cristo, como já foi dito, é a expressão perfeita do caráter,
da perfeição, da santidade no homem, e embora a vida que está



em nós seja uma vida santa, o resultado em nossos pensamentos,
em nossos atos, em nossas palavras, em nossa relação com tudo
não é produzido em sua perfeição, mas nosso desejo não é
abaixar o padrão dela, mas alcançá-la. É nossa em Cristo, porém
ainda não na prática, ainda não subjetivamente. O novo homem
deseja que, em tudo, todo o seu ser corresponda ao modelo que
ele conhece em Cristo. Nesta vida o resultado não é alcançado,
mas o Cristão não tem outro modelo, nenhuma outra substância
de santificação para a alma, além do próprio Cristo. Cristo é para
ele, de Deus, a substância daquilo que ele almeja, porque Cristo,
que é seu modelo, já é sua vida.

Nossa vida perfeita e santa
É verdade que Deus nos vê em Cristo, e Ele vê apenas o novo
homem, quando a aceitação está em questão: “Não viu
iniquidade em Israel, nem contemplou maldade em Jacó”. Mas
a Escritura não fala de nossa santidade em Cristo. A vida que
recebemos é perfeitamente santa, e eu não vivo, mas Cristo vive
em mim. Se Cristo é a nossa vida, somos consagrados a Deus,
separados para Ele, de acordo com o direito que Ele possui por
meio da obra da redenção, e a graça que nos conquistou para Ele
– totalmente nos consagrou a Ele pessoalmente. Assim, somos
pessoalmente santificados, separados para Deus, mas, na
verdade, todos os nossos pensamentos, nossos motivos, não têm
Cristo como objeto, de modo que, na verdade, não somos
aperfeiçoados na santificação. Na santificação pessoal não há
progresso; nós pertencemos totalmente a Cristo de acordo com o
valor de Sua obra e a reivindicação que Ele tem sobre nós, e de
acordo com a vida santa que é o verdadeiro “eu” do coração. Mas,
Cristo sendo a expressão perfeita desta vida no homem, muito
está faltando em nós em relação a esta perfeição, e pela
operação do Espírito Santo nos tornamos – devemos nos tornar,
pelo menos – enquanto olhamos para Cristo glorificado, cada vez
mais como Cristo, mais santo, quanto à santidade prática. Nós
possuímos, então, a “agiosune” (a coisa em si) na vida de Cristo



em nós. Nós não possuímos o “agiosmos” (o resultado prático
como foi manifestado em Cristo); isso é desenvolvido diariamente
em comunhão com Cristo.

Primeiro vem a morte, depois a vida
Estamos mortos para o pecado, para a lei, para o mundo,
crucificados com Cristo, considerados mortos de acordo com a
Palavra de Deus e nos consideramos nós mesmos mortos. Nosso
dever é cumprir esta verdade, para que nada, exceto a vida de
Cristo, se manifeste em nossos corpos, em nossa carne mortal,
para que toda a nossa vida seja a manifestação da vida de Cristo
em nós e de nada mais. A conexão entre essa verdade e
santidade em nosso relacionamento com Deus e santidade
prática é facilmente entendida.

Santidade pela santificação
O Cristão é chamado santo porque ele é separado para Deus de
forma absoluta, de acordo com os direitos conquistados por
Cristo em Sua morte, e levados a efeito quando ele nasce de
novo, e assim separado de uma maneira real, mais perfeita e com
mais inteligência, quando ele é selado pelo Espírito Santo,
estando purificado pelo sangue de Cristo. Então ele é santificado
em seu relacionamento com Deus e, de fato, quanto ao novo
homem. Também como vimos, o velho homem é considerado
morto. Assim, quando os Cristãos são chamados santos, é de fato
a expressão de um relacionamento com Deus, mas essa relação é
formada pelo dom da vida e fundada no fato de que Cristo os
comprou por Sua morte. Mas não há outro relacionamento, e
quando um homem se chama de Cristão, ele se chama santo,
consagrado a Deus, separado do mundo para Deus.

Santos
A palavra “santo” é o nome de um relacionamento, isto é, que um
homem é separado para Deus, mas este relacionamento, se for
verdadeiro, é formado pelo poder do Espírito Santo, e pela



Palavra de acordo à ordem designada por Deus para a
manifestação no mundo deste relacionamento. Os santos então
no Novo Testamento são considerados como tendo entrado em
um novo relacionamento com Deus pelo sangue de Cristo,
separados para Deus. Esta é a ordem de acordo com Deus, mas é
sempre suposto que esta relação é fundada na realidade, exceto
para demonstrar sua falsidade; só que o santificar pelo sangue de
Cristo é usado de um modo mais geral, exterior, mas é
considerado real se o contrário não for demonstrado. Os Cristãos
são chamados “santos” em Romanos 1:7 e 1 Coríntios 1:2, mas no
capítulo 10 da última epístola é possível que a admissão a esse
relacionamento possa ter ocorrido sem a possessão da vida.

Santificação progressiva
Como existe alguma confusão em relação ao progresso na
santificação, acrescento que, ao nos separarmos para Deus pelo
sangue e o novo nascimento – na entrada no relacionamento (isto
é, santificação da pessoa) – não há progresso. Mas no
desenvolvimento da vida pelo conhecimento de Cristo e em
conformidade com o modelo revelado em Cristo, a Palavra fala
distintamente do progresso. “Segui... a santificação”, está escrito
em Hebreus 12:14. Nós “somos transformados de glória em
glória, na mesma imagem, como pelo Espírito do Senhor” (2 Co
3:18). Agora “o mesmo Deus de paz vos santifique em tudo” (1 Ts
5:23).
 

J. N. Darby, Cartas, vol. 2: 159-164, adaptado



Santidade Conforme a Escritura
 
Podemos muito bem perguntar se o assunto da santidade
conforme a Escritura ocupa o devido lugar nas mentes de muitos
de nós, pois muitas vezes estamos satisfeitos com um padrão
muito baixo de caminhada e conduta. Tendo recebido o perdão
dos pecados, descansamos na certeza de que estamos a salvo
do julgamento de Deus. Consequentemente, somos governados,
mais ou menos, por princípios mundanos; pensamos pouco nos
fracassos diários e buscamos pouco mais do que manter a
consistência exterior e uma boa reputação entre os companheiros
Cristãos. A possibilidade de comunhão com Deus sem nenhum
impedimento e vitória diária sobre o pecado não tem seu devido
lugar em nossa alma. Ainda assim, é evidente em muitas partes
da Escritura que nenhum padrão menor que este deve ser aceito.
Paulo, por exemplo, disse aos coríntios: “purifiquemo-nos de
toda imundícia da carne e do espírito, aperfeiçoando a
santificação no temor de Deus” (2 Co 7:1) Pedro disse: “Mas,
como é santo Aquele que vos chamou, sede vós também
santos em toda a vossa maneira de viver, porquanto escrito
está: Sede santos, porque Eu Sou santo” (1 Pe 1:15-16). João diz:
“Aquele que diz que está n’Ele também deve andar como Ele
andou” (1 Jo 2:6). Assim, Paulo, Pedro e João se unem em seu
testemunho de que Deus nos chamou à santidade e a crescer em
uma caminhada santa durante nossa peregrinação no deserto.

Impecabilidade e Santidade
Então, qual é a santidade conforme a Escritura? Não é apenas a
de evitar cair em pecado. Pode ser que nenhum pecado tenha
sido cometido, mas não podemos julgar nosso próprio estado e
condição. Quando lemos que o pensamento tolo é pecado, seria
muito corajoso da parte de um homem se aventurar a afirmar que
ele passou, digamos, uma semana sem pecar. Mas vamos mais
longe ainda e dizemos que a impossibilidade absoluta de pecar,



se tal estado fosse possível, não é a santidade como apresentada
nas Escrituras.
Então, o que é? O padrão de santidade de Deus é Cristo – Cristo
como Ele está agora glorificado à direita de Deus. De Efésios 1
aprendemos que Deus escolheu crentes em Cristo antes da
fundação do mundo para que eles fossem santos e
irrepreensíveis diante d’Ele (v. 4). De Romanos 8, aprendemos que
Ele os predestinou para serem conformes à imagem de Seu Filho.
A primeira Escritura vai além em sua importância completa para a
nossa condição glorificada, enquanto a segunda mostra que essa
condição é de uma total conformidade com Cristo glorificado, e
que Ele, portanto, é a revelação dos pensamentos de Deus
quanto à santidade. O próprio Senhor diz em João 17: “E por eles
Me santifico a Mim mesmo, para que também eles sejam
santificados na verdade” (v. 19). Isso significa que o Senhor estava
prestes a Se separar para estar à direita de Deus e que, estando
ali glorificado, seria o modelo a Quem Seus discípulos deveriam
ser conformados pela verdade do que Ele é nesta nova condição.
Claramente, Cristo, como Ele é agora, é o padrão da purificação
do crente.

Santificação prática
Deve haver no Cristão um crescimento constante em sua
conformidade com Cristo – santificação prática crescente, ou
santidade todos os dias. Devemos considerar cuidadosamente o
termo “santificação prática”, porque há uma santificação que
pertence a todo crente, e em virtude da qual todos nós, sem
distinção, somos chamados santos. Assim Paulo escreve aos
coríntios: “Mas haveis sido lavados, mas haveis sido
santificados, mas, haveis sido justificados em nome do Senhor
Jesus e pelo Espírito do nosso Deus” (1 Co 6:11), e aos
tessalonicenses: “Deus vos escolheu desde o princípio para a
santificação do espírito e a fé na verdade” (2 Ts 2:13 – AIBB). Essa
santificação refere-se à separação para Deus de todos os que o
Espírito operou no novo nascimento. Todo aquele que é nascido



de Deus é assim santificado. Isto pertence à posição Cristã e não
está de forma alguma relacionada com a santidade na
caminhada, embora esta seja consequência da primeira.

Alcançando a santidade prática
Tendo chamado a atenção para essa distinção, podemos
considerar os meios para alcançar tal santidade prática. Há dois
aspectos desta questão: vencer a tentação e crescer
positivamente na semelhança com Cristo. Vamos primeiro
considerar a vitória sobre o pecado. Em Romanos 6 lemos:
“sabendo isto: que o nosso velho homem foi com Ele
crucificado, para que o corpo do pecado [o pecado em sua
totalidade] seja desfeito [ou anulado quanto a suas
reivindicações], a fim de que não sirvamos mais ao pecado.
Porque aquele que está morto está justificado do pecado” (vs.
6-7). A verdade mais preciosa está nesta curta declaração. Deus
lidou com o que somos como filhos de Adão na cruz; a carne, a
natureza que produziu os pecados, subiu até os olhos de Deus e
foi tirada para sempre pra fora de Sua vista sob julgamento. Agora
Deus vê o Seu povo como tendo morrido com Cristo (Gl 2:20; Cl
3:3). A fé agora recebe os pensamentos de Deus, e o crente vê a si
mesmo como morto – morto na morte de Cristo. O pecado
(interior) não pode ter nenhuma reivindicação sobre um homem
morto.

Superando a tentação
A caminhada agora é, não segundo a carne, mas segundo o
Espírito; as coisas do Espírito ocupam a nova mente; o estado não
é mais caracterizado pela carne, mas pelo Espírito, pois o Espírito
de Deus habita na alma libertada. Se, além disso, Cristo está no
crente, o corpo está morto por causa do pecado, e o Espírito é
vida por causa da justiça; também há a certeza de que até
mesmo seu corpo mortal será vivificado, porque ele tem
habitando nele o Espírito d’Aquele que ressuscitou Jesus dentre
mortos. A alma liberta entrará imediatamente em um caminho de



liberdade e poder. O caráter de sua liberdade será liberdade de si
mesmo e liberdade diante de Deus, e isso conhecido em medida
sempre crescente, conforme aprendemos mais da plenitude da
graça que tem sido demonstrada na redenção. O poder fluirá da
presença e atividade do Espírito Santo, um poder suficiente para
resistir e superar todas as incitações da carne. Assim, o apóstolo
pode dizer: “De maneira que, irmãos, somos devedores, não à
carne para viver segundo a carne, porque, se viverdes segundo
a carne, morrereis; mas, se pelo Espírito mortificardes as obras
do corpo, vivereis” (Rm 8:12-13 – ACF).

Conformidade com Cristo
Tendo agora abordado sobre os meios de vitória sobre o pecado,
podemos considerar, em seguida, como podemos crescer em
conformidade com Cristo e fazer avanços na santidade prática.
Existem duas Escrituras que explicarão isso. Uma é João 17:19 e a
outra é 2 Coríntios 3:18. A primeira já foi mencionada e explica
como, quando o Senhor falou de Se santificar, Ele Se referiu ao
fato de ser glorificado como Homem à destra de Deus, e que Ele
Se apresenta ali como o modelo a Quem devemos ser
conformados. Quando Ele fala de sermos santificados pela
verdade, Ele ensina que seremos trazidos à semelhança moral
com Ele pela aplicação à nossa alma da verdade daquilo que Ele
é como glorificado; isto é, que a revelação para nós do que Ele é,
em todas as Suas perfeições como glorificado, terá o efeito de
produzir em nós, em diferentes graus, a correspondência moral
com Ele mesmo. É, na verdade, apenas outro aspecto do que é
encontrado na segunda passagem.
A face do nosso bendito Senhor é revelada em Sua condição
gloriosa. A glória manifestada em Sua face proclama que Sua
obra na cruz foi realizada para a satisfação eterna de Deus. A
glória do Senhor é, portanto, o testemunho da própria estimativa
de Deus quanto à Sua obra consumada. Isso explica como o
crente pode “contemplar” a glória do Senhor, desvelada como é,
sem medo. Ele vê em cada raio da glória de Cristo a declaração



de que Deus repousa com infinita satisfação n’Aquele que O
glorificou na Terra e consumou a obra que Ele Lhe deu para fazer.
Mais que isso, Cristo glorificado à destra de Deus é a expressão
do propósito de Deus para o Seu povo. Todo crente deve ser
conformado à imagem de Seu Filho. Adão e sua descendência foi
para sempre colocado de lado, e Cristo, que é o princípio, como o
Homem dos conselhos de Deus, está em Seu estado glorificado,
como o padrão divino, segundo o qual Deus está agora
trabalhando. “Qual o terreno, tais são também os terrenos; e,
qual o celestial, tais também os celestiais. E, assim como
trouxemos a imagem do terreno, assim traremos também a
imagem do celestial” (1 Co 15:48-49).

Crescimento em semelhança com Cristo
Isso nos leva ao nosso último ponto nesta conexão, que é, que
nosso crescimento em semelhança a Cristo, enquanto ainda
estamos aqui embaixo, nosso aumento em santidade prática, é o
fruto de estarmos constantemente ocupados e meditando na
glória do nosso bendito Senhor. Essa afirmação é confirmada pela
linguagem de nossa Escritura. Ela diz: “Mas todos nós,
contemplando a glória do Senhor, com rosto descoberto,
somos transformados de acordo com a mesma imagem, de
(uma) glória para (outra) glória, como pelo Senhor o Espírito”
(JND). Três coisas são dadas aqui. Primeiro, é por contemplar que
somos transformados; segundo, que a transformação é
gradualmente efetuada; e em terceiro lugar, que o Espírito é o
poder pelo qual a transformação é realizada.
Aqui, então, estão os meios de toda a realização em santidade.
Mas alguém pode perguntar: “Como, ou onde, podemos
contemplar a glória do Senhor?” Que seja declarado de maneira
clara que Sua glória, que agora Ele possui como um Homem
glorificado, é revelada a nós pela Palavra escrita. À medida que
lemos sobre ela na Palavra, a traçamos e a contemplamos, o
Espírito Santo silenciosamente, mas de maneira ativa, trabalha
dentro de nós e nos molda moralmente à Sua semelhança. Todas



as perfeições de Cristo (pois elas constituem a Sua glória) – Sua
graça, Seu amor, Sua santidade, Sua verdade, Sua ternura – e
tudo o que pertence à Sua condição glorificada é manifestado
diante de nossos olhos no registro santo, e quando meditamos
sobre Ele somos transformados na mesma imagem, mas
gradualmente, pois nos é dito: “De glória em glória”.

Pelo coração
Outra coisa deve ser adicionada. Em toda parte da Palavra é
ensinado que é para o coração (e consciência) que o Senhor
comunica a Si mesmo. É por meio do coração que apreendemos
pelo Espírito as coisas divinas. Aquele que mais ama, portanto,
aprenderá mais e, na busca pela santidade, as afeições espirituais
devem ser cultivadas. Não há nada que tanto nutra o coração do
povo de Deus como a consideração de nosso bendito Senhor em
Seu caminho por este mundo. Contemplá-Lo em toda a Sua
mansidão e humildade, juntamente com Sua inteira devoção à
glória de Deus, não pode senão tocar o coração renovado e
suscitar emoções de gratidão e amor Àquele que nos amou e Se
entregou a Si mesmo por nós. Com estas emoções em nossa
alma, nosso olhar é atraído para Ele onde Ele está, e
contemplando Sua glória presente nos regozijamos, e nós
adoramos ao nos lembrarmos de que Aquele que agora é
glorificado é o mesmo Jesus que aqui aprendeu obediência pelas
coisas que Ele sofreu. Deste modo, a condição da alma é
produzida, na qual o Espírito de Deus pode mais eficazmente
trabalhar para a nossa transformação. Nos encontraremos
julgando a nós mesmos e a tudo o que está ao nosso redor pela
luz de Quem Ele é. Assim cresceremos em santidade
incessantemente, e a medida de nossa realização será a medida
de nossa conformidade à Sua semelhança.

E. Dennett (adaptado)



Justiça e Santidade
 
É importante distinguir entre a justiça e a santidade, ambas são
elementos da natureza e do caráter de Deus, nos quais temos
que tratar com Ele. A justiça, em contraste com a santidade em
Deus, é a estimativa judicial daquilo que é certo ou errado e o
tratamento com essas coisas – envolve responsabilidade para
com alguém e obrigação naquele que é julgado – e, em seu
exercício, a aceitação autoritária ou rejeição do que é
apresentado para seu julgamento. A santidade, por outro lado, é a
repugnância, na natureza, do que é mau e o deleite no que é bom
e puro, e, quando falamos de homens, Deus tendo o Seu próprio
lugar em nosso coração, como em Deus ela é a Sua separação de
todo o mal e repugnância dele.
 

J. N. Darby



Aplique Tempo para Ser Santo
 

Aplique tempo para ser santo, fale frequentemente com o seu
Senhor;

Permaneça sempre n'Ele e se alimente da Sua Palavra;
Faça amigos dos filhos de Deus, ajude os que são fracos,

Não esquecendo em nada de procurar a Sua bênção.
 

Aplique tempo para ser santo, o mundo corre;
Passe bastante tempo em segredo, só com Jesus;
Por ficar olhando para Jesus, como Ele você será;

Os seus amigos, na sua conduta, verão sua semelhança com Ele.
 

Aplique tempo para ser santo, deixe que Ele seja o seu Guia,
E não corras diante d'Ele, seja qual for o tempo;

Na alegria ou na tristeza, siga ainda o seu Senhor,
E, olhando para Jesus, continue a confiar na Sua Palavra.

 
Aplique tempo para ser santo, tem calma na sua alma
Cada pensamento e cada motivo, sob o Seu controle;
Assim conduzido pelo Seu Espírito às fontes de amor,

Em breve estará preparado para o serviço no alto.
 

W. D. Longstaff



 

“Nosso Deus é um fogo consumidor”
Hebreus 12:29


