


O Cristão
 

 

Fevereiro de 2026
 

———§———
 

As Sete Declarações do Senhor
na Cruz – Parte 2





 
Título do original em inglês:
Seven Utterances of the Lord on the Cross – Part 2
Edição de fevereiro de 2026
Primeira edição em português – fevereiro de 2026
 
Originalmente publicado por:
BIBLE TRUTH PUBLISHERS
59 Industrial Road, Addison, IL 60101
Estados Unidos da América
 
Traduzido, publicado e distribuído no Brasil com autorização dos editores da
versão original em língua inglesa por ASSOCIAÇÃO VERDADES VIVAS, uma
associação sem fins lucrativos, cujo objetivo é divulgar o evangelho e a sã
doutrina de nosso Senhor Jesus Cristo.
Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br
 
Abreviaturas utilizadas:
ACF  – João Ferreira de Almeida – Corrigida Fiel – SBTB – 1994
ARC  – João Ferreira de Almeida – Revista e Corrigida – SBB 1995
ARA  – João Ferreira de Almeida – Revista e Atualizada – SBB 1993
TB     – Tradução Brasileira – 1917
AIBB – João Ferreira de Almeida – Imprensa Bíblica Brasileira – 1967
JND  – Tradução Inglesa de John Nelson Darby
KJV   – Tradução Inglesa King James
 
Todas as citações das Escrituras são da versão ACF, a não ser que outra esteja
indicada.
Qualquer sugestão de correção será bem-vinda

https://bibletruthpublishers.com/the-christian-volume-08/lpvl24941
https://www.verdadesvivas.com.br/
mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br?subject=Revista%20O%20Cristao


Sete Declarações do Senhor na Cruz,
Parte 2

 

Em Mateus e Marcos, nosso Senhor é visto na cruz sofrendo pelo
pecado e por nossos pecados e proferindo aquele clamor da
mais profunda angústia ao sentir pela primeira vez, e somente
essa vez, que a face de Deus lhe estava oculta: “Deus Meu, Deus
Meu, por que Me desamparaste?” Aqui Ele é visto como a
verdadeira oferta pelo pecado, mas Lucas O apresenta
posteriormente dizendo: “Pai, nas Tuas mãos entrego o Meu
espírito”. Este é, na verdade, o holocausto e a expressão de
aceitação consciente; não Sua alma percebendo Seu santo horror
e infinito sofrimento ao suportar o juízo divino, mas a manifestação
de Sua confiança e o desfrute pleno do Seu relacionamento. João
nos mostra a Sua serena e divina satisfação nas Suas últimas
palavras: “Está consumado”. E Ele entregou o Seu espírito, pois
Ele tinha o direito, somente Ele, de dar a Sua vida e retomá-la.

Bible Treasury, Vol. 18



Três Altos Clamores
 

O clamor do abandono
“E perto da hora nona exclamou Jesus em alta voz, dizendo: Eli,
Eli, lamá sabactâni; isto é, Deus Meu, Deus Meu, por que Me
desamparaste?” (Mt 27:46)

“E, à hora nona, Jesus exclamou com grande voz, dizendo: Eloí,
Eloí, lamá sabactâni? que, traduzido, é: Deus Meu, Deus Meu,
por que Me desamparaste?” (Mc 15:34)

O clamor da vitória ou da conquista
“E Jesus, clamando outra vez com grande voz, rendeu o espírito.
E eis que o véu do templo se rasgou em dois, de alto a baixo”
(Mt 27:50-51).

“E Jesus, dando um grande brado, expirou. E o véu do templo se
rasgou em dois, de alto a baixo” (Mc 15:37-38).

“Depois, sabendo Jesus que já todas as coisas estavam
terminadas, para que a Escritura se cumprisse, disse: Tenho
sede. Estava, pois, ali um vaso cheio de vinagre. E encheram de
vinagre uma esponja, e, pondo-a num hissope, Lha chegaram à
boca. E, quando Jesus tomou o vinagre, disse: Está consumado.
E, inclinando a cabeça, entregou o espírito” (Jo 19:28-30).

O clamor da entrega
“E, clamando Jesus com grande voz, disse: Pai, nas Tuas mãos
entrego o Meu espírito. E, havendo dito isto, expirou” (Lc 23:46).

E. L. Ferguson



Os Sofrimentos Expiatórios de Cristo
 

Como foram aquelas horas de trevas na cruz? Havia algum anjo
ministrando ou fortalecendo? Havia alguma voz da excelente
glória expressando indizível deleite em Sua bendita Pessoa? Havia
algum raio de luz daquela glória para aliviar a terrível escuridão?
Não, Deus havia abandonado o Homem Cristo Jesus. Essa é uma
hora única. Não há nada igual a ela nos anais da eternidade.

Mas por quê? A Palavra de Deus responde: “Aquele que não
conheceu pecado, O fez pecado por nós”; “levando Ele mesmo
em Seu corpo os nossos pecados sobre o madeiro”. Ele “por
nossos pecados foi entregue”. “Ele foi ferido por causa das
nossas transgressões, e moído por causa das nossas
iniquidades”. “O SENHOR fez cair sobre Ele a iniquidade de nós
todos”. Esse, então, é o motivo. Cristo foi feito pecado por nós –
uma oferta pelo pecado. “Nossos pecados”, “nossas
iniquidades”, foram colocados sobre Ele, e Ele os carregou sobre
o madeiro. Quando estávamos sob condenação, Ele Se fez
“maldição por nós”, para nos redimir da condenação.
Mas Quem “O fez pecado por nós”? Quem O fez “maldição por
nós”? Quem colocou sobre Ele as nossas iniquidades? Quem O
feriu? Quem O moeu? Foi o homem ou foi Deus? É claro que a
Escritura deve responder. Vejamos, então, se a Escritura fornece
uma resposta para essas perguntas.

Quem poderia lidar com a questão do pecado?
Veremos que tudo está conectado com a questão do pecado. Eu
poderia perguntar, então, em primeiro lugar: Quem poderia lidar
com a questão do pecado? É claro que somente Deus poderia
fazer isso. O homem não poderia nem o faria. Bendito seja Deus,
Ele mesmo lidou com a questão na Pessoa de Cristo, quando O
fez oferta pelo pecado na cruz.



Foi Jeová Quem colocou nossos pecados sobre Jesus. Ele O
moeu, Ele O feriu.

“Todos nós andávamos desgarrados como ovelhas; cada um se
desviava pelo seu caminho; mas o SENHOR [Jeová] fez cair
sobre Ele a iniquidade de nós todos” (Is 53:6).
“Ao SENHOR [Jeová] agradou moê-Lo, fazendo-O enfermar;
quando a Sua alma se puser por expiação do pecado” (v. 10).

“Ó espada, desperta-te contra o Meu Pastor, e contra o Homem
que é o Meu Companheiro, diz o SENHOR [Jeová] dos Exércitos.
Fere ao Pastor, e espalhar-se-ão as ovelhas” (Zc 13:7). Compare
também Mateus 26:31 e Marcos 14:27. “Então Jesus lhes disse:
Todos vós esta noite vos escandalizareis em Mim; porque está
escrito: Ferirei o Pastor, e as ovelhas do rebanho se
dispersarão”.

O ferir, o moer, o castigo, os açoites, os golpes, o abandono e,
posso acrescentar, a ira e a indignação (Sl 102:10), vieram todos de
Jeová – de Deus, que estava lidando com o pecado que havia
sido colocado sobre Cristo na cruz.
Você diz: “Pense em um pai que se agradou em ferir seu único filho.”
Mas, querido irmão, não devemos deixar de lado a Escritura por
nossos sentimentos e raciocínios. É dessa forma que um infiel ou
universalista argumenta contra a doutrina da punição eterna.

Mas não creio que essa expressão ilustre verdadeiramente Deus
ferindo Cristo. Não diz: “O Pai Se agradou em ferir Seu Filho.” E
Jesus não disse: “Meu Pai, Meu Pai, por que Me desamparaste?” Ele
disse: “Deus Meu”. E não é notável que essa seja a única vez
mencionada nos evangelhos em que Ele Se dirige ao Pai como
“Deus”? Antes, era sempre “Pai”. Isso não é sem instrução. Quando
você diz: “Pai”, há o pensamento e o sentimento de
relacionamento. Quando Jesus proferiu o clamor na cruz, não foi
isso. Na cruz, Ele tomou o lugar de uma vítima – um sacrifício pelo
pecado – para atender às reivindicações de Deus. E em João 3:14,
Jesus diz: “Assim importa que o Filho do Homem seja



levantado”; ao passo que, quando se trata do amor de Deus pelo
mundo, é dito que Ele “deu o Seu Filho unigênito” (v. 16). Nas três
horas de trevas na cruz, Jesus foi abandonado por Deus, e isso
por causa de pecados, não os pecados d’Ele, mas os nossos, que
foram colocados sobre Ele para que, ao mesmo tempo, a
majestade e a santidade de Deus ao lidar com o pecado, e o Seu
grande amor pelo mundo, pudessem ser demonstrados em
conformidade com o Seu caráter.

O deleite de Deus em Seu Filho
Creio que nem preciso dizer que acredito que Deus Se deleitou
infinitamente com Seu Filho quando, como Homem, Ele foi
pendurado na cruz, porque foi ali mais do que em qualquer outro
lugar que o cheiro suave de Sua perfeita obediência foi
manifestado. Mas a cruz era a terrível expressão do juízo de Deus
contra o pecado, e essa foi a razão das súbitas “trevas” e de Ele
abandonar Cristo. O pecado era tão horrível aos olhos de Deus
que, mesmo quando foi colocado sacrificialmente sobre Cristo,
Ele teve que retirar a luz de Sua face e ordenar que a espada
despertasse. Assim como no dilúvio, nos dias de Noé, “se
romperam todas as fontes do grande abismo, e as janelas
(comportas) do céu se abriram”, assim pode-se dizer também
que na cruz havia ondas vindas de baixo e ondas vindas de cima,
encontrando-se e rolando sobre a alma santa de nosso bendito
Salvador. As torrentes dos ímpios estavam ali, e todas as ondas e
as vagas de Deus, em juízo contra o pecado, também ali estavam.
Mas foi justamente ali que a perfeição de Jesus foi manifestada,
bem como o valor moral de Seu sacrifício. Em Seu sacrifício, o
cheiro suave do que Ele era em Sua própria perfeição pessoal
subiu como uma nuvem de incenso para Deus. Vemos isso, em
figura, em Levítico 16:12-13. Aqui, primeiro havia o sacrifício do
novilho; depois a queima do incenso; e então a aspersão do
sangue. Ora, a queima do incenso e o sangue aspergido
expressam o que foi apresentado a Deus na morte de Jesus. O
incenso expressa a glória pessoal e as perfeições morais



demonstradas em Sua morte, e o sangue, o valor de Sua morte
para a remoção do pecado. Ambos, na figura, estão ligados à
morte.

O sangue e o incenso
Como já disse, a primeira coisa era o sacrifício do novilho. Era
preciso haver morte. Sem ela não poderia haver expiação. Mas a
queima do incenso e o sangue aspergido sobre o propiciatório
falam do que foi apresentado a Deus naquela morte. Era preciso
haver algo que correspondesse à Sua glória e que pudesse
satisfazer as reivindicações de Sua gloriosa majestade. Na figura,
o incenso era queimado no incensário do sumo sacerdote com
fogo do altar diante do Senhor. Dessa queima, uma nuvem se
elevava e cobria o propiciatório. Era uma nuvem de glória que
subia e se encontrava com a nuvem de glória entre os querubins
– glória respondendo à glória. E então o sangue era aspergido
sobre e perante o propiciatório pelo sumo sacerdote sob a
cobertura dessa nuvem de glória que se levantava do fogo.
Acaso essa queima do incenso, então, não é figura do cheiro
suave e da glória pessoal de Jesus subindo a Deus em conexão
com Sua morte na cruz? O fogo santo – o fogo do juízo de Deus –
caiu sobre Ele ali. O efeito da prova desse fogo foi a manifestação
da glória intrínseca e do valor moral da Pessoa de Jesus – o
irromper, por assim dizer, de uma nuvem de incenso de glória,
correspondendo à glória e majestade d’Aquele que ali estava
lidando com o pecado de acordo com a necessidade de Sua
própria natureza e santidade.

A. H. Rule (adaptado)



Abandonado por Deus
 

Nunca encontramos na Escritura o pensamento de a ira do Pai
estar sobre o Filho do Seu amor. Para mim, a grande força do
Salmo 22 é esta: que o Filho do Homem não abandonou nem Se
esqueceu de defender a glória de Deus (Elohim), justamente
quando Deus O abandonou, por Ele ter tomado sobre Si o nosso
juízo – tendo sido feito pecado por nós. A cena não foi, em
nenhum sentido, de gozo para o Senhor Jesus, porém, o não
abandonar a Deus, quando Deus, por causa do nosso pecado,
teve que abandoná-Lo, provou que Ele era Deus e que as fontes
eternas estavam n’Ele mesmo. Ele sabia Quem Ele era, e sabia
que ninguém além d’Ele, como Homem, poderia passar pelo que
Ele havia Se comprometido a passar. Ele ainda era “o Unigênito,
que está no seio do Pai”. Portanto, não se podia dizer que “o rosto
do Pai, como Pai, estava escondido de Seu próprio Filho”.

G. V. Wigram



Cristo na Cruz
 

Tudo no início do Salmo 22 é declínio, e no final tudo é exaltação.
Ele está repleto de sofrimento e gozo, mas principalmente do
primeiro. A Pessoa que está diante de nós no Salmo é
distintamente o Senhor Jesus. Há uma diferença entre este salmo
e o que temos em Isaías 53 e nos evangelhos. Em Isaías, temos o
bendito Senhor apresentado diante de nós como um Cordeiro,
mas isso é abordado com o propósito especial de mostrar os
diferentes sentimentos das pessoas que tiveram contato com Ele.
Alguns se apegavam a Ele, outros se afastavam d’Ele. Nos
evangelhos, temos o fato histórico de Seus sofrimentos, e em
cada um há algo peculiar relacionado à narrativa. Em Mateus, o
Senhor é associado a Israel como a descendência de Abraão, e há
a citação deste Salmo: “DEUS Meu, Deus Meu, por que Me
desamparaste?”, quando Ele estava na cruz. Em Marcos, o
Senhor Jesus é apresentado como o Servo, e as mesmas palavras
são citadas. Lucas O apresenta como o Filho do Homem, e isso
não é citado. Há um repouso peculiar em João, e ali temos o
Senhor mais em Seu caráter divino. Encontrar a citação deste
Salmo em Mateus e em Marcos, e não nos outros evangelhos,
parece dar uma pista sobre o caráter dos sofrimentos de Cristo
como Herdeiro da promessa e como Servo fiel na hora do
sofrimento.

No Salmo, são os próprios sofrimentos que são mostrados; vemos
ali os sentimentos íntimos, a profunda onda de aflição que se
abateu sobre Sua alma. O título do Salmo tem um significado: “A
corça da manhã”. As corças saem timidamente pela manhã – as
precursoras da luz, mas desaparecem assim que o dia amanhece.
Se em algum lugar do Velho Testamento a luz irrompe, é neste
Salmo. Nos evangelhos, encontramos tudo o que foi feito para
insultar nosso bendito Senhor, mas essa não foi a parte mais
amarga de Seus sofrimentos. Tudo o que Ele sofreu da parte dos



homens apenas deixaria intocada a questão do pecado no que se
refere a Deus e à própria consciência. O pecado foi cometido
diante do Deus infinito; quem quer que seja culpado de pecado é
desagradável a Ele e exige Sua ira. Onde quer que haja pecado,
deve haver juízo. Se examino a Escritura, descubro que o caráter
de Deus é perfeita santidade. Se Aquele que é perfeitamente
santo tem que tratar com o pecador, qual deve ser a
consequência? Por menor que seja o âmbito a que eu reduza
meu pecado, ele foi cometido contra um Deus infinito. Onde
vemos o que é o pecado? No ímpio sumo sacerdote, que 
blasfemou contra o Filho de Deus?  No monarca gentio, que 
sancionou a crucificação? Não; foi quando o juízo de Deus foi
derramado sobre Ele pelo pecado do homem. Ele Se colocou
como o Emissário do pecado, e é somente ali que obtemos a
verdadeira medida do pecado.

Ele foi feito “pecado por nós”
Quando ali Ele foi feito “pecado por nós”, Ele não teve de Deus
um único raio de luz para fortalecê-Lo. Ele representava o pecado
diante de Deus, e o sustento que Ele sempre teve de Deus agora
deixava de fluir. “DEUS Meu, Deus Meu, por que Me
desamparaste?” Essas palavras têm um significado bem
diferente na boca de Cristo do que em qualquer outra pessoa.
Você já não usou essa linguagem muitas vezes quando Deus
estava realmente te atraindo por Seu próprio amor, mas você
estava com medo de confiar n’Ele? Você não se envergonha de
pensar nisso? Mas na experiência de Cristo foi muito diferente.
A palavra “Eloi” na citação expressa proximidade – “Deus Meu”.
Não é hebraico, mas sim siríaco. Essa expressão, dirigida Àquele
que sempre esteve tão perto, tem em si uma força profunda, e o
único momento em que Ele poderia ser abandonado por Deus foi
este, quando Ele estava tomando sobre Si os nossos pecados. Ele
sempre esteve sob a plena luz do favor de Deus, pois Ele era
santo. Cristo não poderia ter sido vítima se não fosse santo e
separado dos pecadores. Nada mostra a perfeita pureza e



santidade do Senhor como este Salmo. É verdade que houve uma
profunda agonia na alma quando Ele disse: “DEUS Meu, Deus
Meu, por que Me desamparaste? Por que Te alongas do Meu
auxílio e das palavras do Meu bramido?” Mas quase
imediatamente depois, Ele justifica a Deus: “Porém Tu és santo”.

A fonte divina
Em que estado lastimável se encontrava o pobre Jó enquanto
esperava por Deus! Mas esse é o contraste com Cristo aqui. É
como se Ele tivesse dito: “Assumi este lugar de carregar pecados
diante de Deus, e eu deveria saber qual é o preço”. Havia uma fonte
dentro d’Ele que O capacitava a dizer: “Ainda que Me abandones,
Eu não Te abandonarei”. Assim, a pureza essencial e a perfeição
divina do que Ele era se destacavam em toda aquela
profundidade de humilhação. Que contraste nós exibiríamos em
tais circunstâncias! Se nada temos de Deus, nada temos. Embora
haja em nós a fonte de água a jorrar para a vida eterna,
dependemos da fonte divina para que ela jorre, e dependemos
total e completamente de Deus. Não é assim com Cristo. Embora
Ele tenha Se humilhado como Servo, Ele não estava limitado a
isso (vs. 5-7).
Ele Se associa a Israel (v 6): “Eu sou verme”; isto é, “Eu sou uma
oferta pelo pecado. Eu sou um verme e não um homem; indigno da
menor atenção ou consideração. Deves afastar-Te de Mim. Tua
santidade exige isso.”

É preciso ter alguma medida em relação ao pecado. Qual é a sua
medida? Desde o seu surgimento no jardim do Éden até o seu
ápice no homem do pecado (o anticristo), não há medida divina
para o pecado senão na cruz. Se pensarmos no pecado em
qualquer outro lugar que não seja aqui, obteremos uma medida
humana de acordo com as circunstâncias.

Se um mero ser humano tivesse estado aqui como Cristo esteve,
e sido abandonado por Deus, a fonte de água teria secado, e ele
estaria pronto para invocar que as rochas o cobrissem; mas, em



toda essa agonia, quando a medida completa do juízo foi
derramada sobre Cristo, Sua perfeição permaneceu intocada, o
que só tornou o resplendor mais visível.

O contraste pode ser ilustrado pela diferença entre um recém-
nascido deixado ao relento durante toda a noite e um homem
forte na mesma exposição. O que seria morte certa para um seria
vencido pelo outro. Não havia comparação entre o primeiro Adão
e Cristo. O primeiro Adão não era alguém para tratar com Deus.
Como poderia? O que ele poderia resolver com Deus sobre o
pecado? Ele não podia, mas Cristo podia; e Ele resolveu tudo, e
agora não há mais medo de Deus dizer a um pobre pecador que
crê: “Não; você precisa ir provar os sofrimentos que Ele suportou na
cruz”. Foi o Cordeiro de Deus que sofreu ali, e foi para cumprir a
ideia de misericórdia na mente divina que Ele veio: “Eis aqui
venho para fazer, ó Deus, a Tua vontade”. Quando olhamos para
essa força do primeiro versículo, que tipo de sanção ele impõe
sobre o pecado em um discípulo? Você fala de um pequeno
pecado? Veja o que Cristo sofreu por ele. Nada fará com que o
discípulo, o servo, esteja tão ansioso para estar livre do pecado
quanto ver qual foi o juízo aplicado a ele na cruz. Não existe
pecado pequeno para o filho de Deus que tem essa medida. Tudo
em vocês, em seus círculos familiares, tudo ao seu redor, deve ser
levado a julgamento, a sentença de morte deve ser proferida
sobre tudo isso: “Se o grão de trigo, caindo na terra, não morrer,
fica ele só; mas se morrer, dá muito fruto” (Jo 12:24).

Pare de fazer o mal, aprenda a fazer o bem
O mais importante nos dias de hoje é aprender este grande
princípio: “Cessai de fazer mal. Aprendei a fazer bem” (Is 1:16-17).
Não apenas os pecados em geral, mas o pecado foi julgado na
cruz de Cristo, e se é para Deus demonstrar Sua santidade da
maneira mais eficaz, é no perdão do pobre pecador por meio
desse juízo que foi proferido sobre Cristo, e não na condenação
final do pecador. Nosso coração pouco entende o que Ele
suportou naquela hora. Não há espaço em nossa mente para mais



do que uma certa quantidade de tristeza, mas aquilo que
qualquer outro não teria sentido, Ele ajuntou e sentiu
perfeitamente.

É uma questão importante para nós: até que ponto a morte,
quanto a tudo aquilo que é nocivo, é afastada de nossa mente.
Uma sepultura, um leito de doente, é algo terrível para você? Ou
você acha que é melhor partir para estar com Cristo? Um teste
notável sobre esse ponto foi vivenciado na França durante a
Revolução (1789). Uma pobre mulher estava morrendo em uma
parte da cidade que já havia sido bombardeada por canhões e
seria demolida no dia seguinte. A questão era: quem iria até ela?
Alguém disse: “Eu irei”. Foi colocado diante dele o que isso
envolveria; provavelmente a perda da própria vida. Mas ele disse:
“Eu morri há 1.800 anos”. Ele foi e foi preservado (2 Co 1:9).

G. V. Wigram



Tenho Sede
 

As últimas quatro das sete declarações que o Senhor Jesus faz na
cruz parecem ocorrer em rápida sucessão. Aprendemos isso
sobre Seu clamor de abandono e expressão de sede comparando
os evangelhos de Mateus e Marcos com o relato de João. Mateus
escreve que, quando alguns dos que ali estavam ouviram o
clamor de abandono, disseram: “Este chama por Elias, e logo um
deles, correndo, tomou uma esponja, e embebeu-a em vinagre,
e, pondo-a numa cana, dava-Lhe de beber” (Mt 27:47-48).

O relato de Marcos é muito semelhante, mas nenhum dos dois
registros se refere às palavras do Senhor: “Tenho sede”. Isso fica a
cargo de João, que então confirma: “Estava, pois, ali um vaso
cheio de vinagre. E encheram de vinagre uma esponja, e,
pondo-a num hissopo, Lha chegaram à boca” (Jo 19:29). Assim,
parece que o Senhor deve ter expressado Sua sede logo após
Seu clamor de abandono, e isso nos mostra que as duas coisas
estão intimamente ligadas. Uma diz respeito a Ele como o
Homem que sofre nas mãos de Deus como oferta pela culpa e
pelo pecado. A outra está em consonância com a apresentação
que João faz d’Ele como o Filho de Deus, pois Ele diz isso
sabendo que todas as coisas agora estavam consumadas, com o
propósito de que a Escritura se cumprisse, e como holocausto.

Minha força se secou
É verdade que as palavras “Tenho sede” falam de uma sede física
extrema. O espírito do Senhor Jesus nos Salmos antecipa isso: “A
Minha força se secou como um caco, e a língua se Me pega ao
paladar” (Sl 22:15). A sede é um dos terríveis sofrimentos físicos
inerentes à crucificação, e a resposta do homem é oferecer um
vaso “cheio de vinagre”. A experiência da sede do Senhor é,
portanto, outro vislumbre comovente, no evangelho de João, dos
sentimentos relacionados à Sua Humanidade. Mas o significado



do que Ele diz sobre Sua sede é, antes de tudo, espiritual. É o
anseio que o Espírito Santo leva o salmista a descrever, quando
escreve: “A Minha alma tem sede de Deus, do Deus vivo; quando
entrarei e Me apresentarei ante a face de Deus?” (Sl 42:2). Isso é
intensamente pessoal para o Senhor Jesus (essa declaração é a
única das sete que se refere somente a Ele). Está impregnada de
um desejo que é exclusivamente por Deus.

Até então, as lágrimas são Seu pão dia e noite. Os ímpios dizem a
Ele o dia todo: “Onde está o Teu Deus?” Ele derrama Sua alma
dentro de Si. Ele é entregue pela multidão quando Seu desejo é
conduzi-los à presença e à bênção de Deus. E, ó, como Sua alma
é abatida! Mas, apesar de tudo, Sua confiança está em Deus, e Ele
se lembra d’Ele desde a terra do Jordão, que significa “aquele que
desce” e fala de morte, desde o Hermom, que sugere isolamento,
até mesmo solidão, e desde Mizar, ou “pequenez”. Sem dúvida, o
remanescente que fugir para esses locais geográficos no tempo
da angústia de Jacó experimentará algo da mesma condição
moral. No entanto, eles esperarão por seu Deus em segurança
nas fendas das penhas e no oculto das ladeiras. Em contraste, o
Senhor Jesus é exposto a todo o horror das três horas de trevas. A
angústia está perto e não há quem ajude.

O bode expiatório
Ele é o bode expiatório que leva sobre Si todas as nossas
iniquidades para uma terra à parte dos homens. Ele é verme, e
não homem, e “todas as Tuas ondas e as Tuas vagas têm
passado sobre Mim”. É o Seu desejo por Deus e a Sua dedicação
à Sua vontade, expressos nas palavras “Tenho sede”, que
revelam a Sua parte em tudo o que acontece aqui no seu belo
aspecto de holocausto (Sl 42:1-7; Ct 2:14; Sl 22:6, 11; Lv 16:21-22; 1:7-
9).

Mas a parte que os homens assumem é muito diferente. Perto do
final do Salmo 42, há uma repetição das palavras de reprovação:
“Onde está o Teu Deus?”. Isso reflete o que aconteceu na cruz.
Nas primeiras três horas em que o Senhor Jesus estava



pendurado ali, os príncipes dos sacerdotes, juntamente com os
escribas e anciãos, zombavam d’Ele, dizendo: “Confiou em Deus;
livre-O agora, se O ama; porque disse: Sou Filho de Deus” (Mt
27:41-43).

O Seu clamor é a Deus
Eles dizem: “Este chama por Elias”. Eles não conseguem
acreditar que haja qualquer ligação entre Ele e Deus. Ele é um
crucificado e, portanto, um homem amaldiçoado. Na visão deles,
Ele só pode estar clamando a Elias, o representante prometido
por Deus, para que o liberte. Isso demonstra o quanto o
desprezam, pois é inegável que Seu clamor é dirigido a Deus.
Talvez eles se assustem com a intensidade do clamor. Na
experiência deles com crucificações, ninguém que tenha
permanecido pendurado em uma cruz por tanto tempo clamou
com tanta força. Parece haver uma sensação de que isso é tão
especial que pode, de fato, pressagiar a intervenção de Elias.
Alguém (sem dúvida um que ouviu as palavras “Tenho sede”) vai
buscar o vinagre, e os demais permitem que seja dado a Ele em
vista dessa visitação. Assim, na melhor das hipóteses, trata-se de
um presente fruto de curiosidade insensível, e na realidade
equivale à zombaria e afronta em cima de afronta contra Ele. Seu
espírito nos Salmos diz: “Por amor de Ti tenho suportado
afrontas... as afrontas dos que Te afrontam caíram sobre Mim.
Quando chorei, e castiguei com jejum a Minha alma, isto se Me
tornou em afrontas... Bem tens conhecido a Minha afronta, e a
Minha vergonha... Afrontas Me quebrantaram o coração, e estou
fraquíssimo” (Sl 69:7, 9-10, 19-20).
O vinagre daquela época era um vinho azedo e ralo, mais
propenso a irritar os dentes do que a matar a sede (Pv 10:26).
Cerca de seis horas antes, quando Ele chegou ao Gólgota, os
soldados “deram-Lhe a beber vinagre misturado com fel; mas
Ele, provando-o, não quis beber” (Mt 27:34), sem dúvida porque o
fel (ou mirra em Marcos) era uma espécie de droga primitiva, e Ele
iria entrar em tudo o que Deus permitisse e Lhe impusesse.



Posteriormente, “O escarneciam, chegando-se a Ele, e
apresentando-Lhe vinagre. E dizendo: Se tu és o Rei dos
Judeus, salva-Te a Ti mesmo” (Lc 23:36-37). Mas Ele não Se salva
em nada. Ele está cumprindo a vontade d’Aquele que O enviou.
Os homens não podem saciar a sede d’Ele, mas suas ações,
introduzidas pelas palavras d’Ele, servem para cumprir o
comovente comentário do Espírito d’Ele nos Salmos: “Deram-Me
fel por mantimento, e na Minha sede Me deram a beber
vinagre” (Sl 69:21).

Ele deu de graça água para beber
Em Sua vida, Ele Se deleitou em dar de graça aos homens e
mulheres a oportunidade de beber de Sua graça, e ainda o faz
hoje. “Mas aquele que beber da água que Eu lhe der nunca terá
sede, porque a água que Eu lhe der se fará nele uma fonte de
água a jorrar para a vida eterna” (Jo 4:14 – ARC). “Se alguém tem
sede, venha a Mim, e beba. Quem crê em Mim, como diz a
Escritura, rios de água viva correrão do seu ventre” (Jo 7:37-38),
e “E quem tem sede, venha; e quem quiser, tome de graça da
água da vida” (Ap 22:17).
Que seja nosso desejo e propósito, como aqueles que receberam
de Sua plenitude, retornar ao primeiro amor de Éfeso por Ele e
nunca sermos como aquela mornidão de Laodiceia que Ele
vomitará de Sua boca depois que a assembleia for arrebatada.
Certamente deveria nos comover o fato de que, ao deixar esta
vida, Sua última lembrança do comportamento dos homens para
com Ele foi o gosto amargo da bebida de vinagre que Lhe deram
quando Ele disse: “Tenho sede”. Temos apenas uma concepção
muito limitada do que isso significou para a Sua santa e graciosa
sensibilidade, mas podemos ter certeza de que Ele Se deleita em
receber agora refrigério na forma de amor de corações
transbordantes. Vamos então oferecer nossas libações de
adoração e dedicação a Ele enquanto esperamos que Ele nos
leve para estarmos com Ele na casa de Seu Pai, no céu.

E. L. Ferguson



A Humanidade de Cristo
 

Ninguém tira d’Ele a Sua vida; Ele a entrega, mas é no momento
determinado por Deus. Ele é abandonado, de fato, como
resultado da iniquidade do homem, porque veio para cumprir a
vontade de Deus; Ele Se deixa ser crucificado e morto. Somente
no momento em que Ele Se entrega, Seu espírito está em Suas
mãos. Ele não opera nenhum milagre para impedir o efeito dos
cruéis meios de morte que o homem empregou, a fim de
proteger Sua Humanidade do efeito deles; Ele deixa que ela sofra
o efeito. Sua Divindade não é empregada para Se proteger disso,
para Se proteger da morte; mas é empregada para acrescentar a
ela todo o Seu valor moral, toda a Sua perfeição à Sua obediência.
Ele não opera nenhum milagre para não morrer, mas, ao morrer,
opera um milagre. Ele age de acordo com os Seus direitos divinos
ao morrer, mas não para Se guardar da morte; pois Ele entrega a
Sua alma ao Seu Pai assim que tudo termina.

A diferença, então, em Sua Humanidade não é que ela não era
realmente e plenamente a de Maria, mas que ela o era por um ato
de poder divino, de modo a ser assim sem pecado; e, além disso,
que, em vez de estar separado de Deus em Sua alma, como todo
homem pecador, Deus estava n’Ele, que era de Deus. Ele podia
dizer “Tenho sede”, “A Minha alma está perturbada”, “como
cera, derreteu-se no meio das Minhas entranhas”; mas Ele
também podia dizer “o Filho do Homem, que está no céu” e
“antes que Abraão existisse, Eu Sou”. A inocência de Adão não
era Deus manifestado em carne; não era, quanto às circunstâncias
em que Sua Humanidade se encontrava, o homem sujeito a todas
as consequências do pecado.

O homem caído – o Homem perfeito
Por outro lado, a humanidade do homem caído estava sob o
poder do pecado, de uma vontade oposta a Deus, de



concupiscências que estão em inimizade com Ele. Cristo veio
para fazer a vontade de Deus: n'Ele não havia pecado. Era na
Humanidade em Cristo onde Deus estava, e não uma
humanidade separada de Deus em si mesma. Não era a
humanidade nas circunstâncias em que Deus colocou o homem
quando ele foi criado, as circunstâncias em que o pecado o
colocou, e nessas circunstâncias sem pecado; não como o
pecado tornou o homem em meio a elas, mas como o poder
divino O tornou em todos os Seus caminhos em meio a essas
circunstâncias, como o Espírito Santo Se manifestou na
Humanidade. Não era o homem onde não havia mal, como Adão
inocente, mas o Homem em meio ao mal; não era o homem mau
em meio ao mal como Adão caído, mas o Homem perfeito,
perfeito segundo Deus, em meio ao mal, Deus manifestado em
carne; Humanidade real e propriamente dita, mas Sua alma
sempre tendo os pensamentos que Deus produz no homem, e
em comunhão absoluta com Deus, exceto quando Ele sofreu na
cruz, onde Ele, quanto ao sofrimento de Sua alma, teve que ser
abandonado por Deus; mais perfeito então, quanto à extensão da
perfeição e ao grau de obediência, do que em qualquer outro
lugar, porque Ele cumpriu a vontade de Deus diante de Sua ira,
em vez de fazê-lo no gozo de Sua comunhão; e, portanto, Ele
pediu que esse cálice fosse afastado, algo que Ele nunca fez em
nenhum outro lugar. Ele não podia encontrar Seu alimento na ira
de Deus.

Nosso precioso Salvador era tão realmente homem quanto eu, no
que diz respeito à simples e abstrata ideia de humanidade, mas
sem pecado, nascido milagrosamente pelo poder divino; e, além
disso, Ele era Deus manifestado em carne.

J. N. Darby



Ele Glorificou a Deus em Sua Vida e
em Sua Morte

O Senhor Jesus havia glorificado o Pai durante toda a Sua vida,
mas agora era uma questão de glorificar a Deus em Sua morte,
pois Deus é o Juiz do pecado. Não era uma questão com o Pai em
si, mas com Deus enquanto Deus em relação ao pecado. Aquele
que glorificou o Pai em uma vida de obediência glorificou a Deus
na morte em que essa mesma obediência foi consumada, e não
apenas isso: o mal foi lançado sobre Aquele em Quem tudo era
bem, e eles se encontraram. Que encontro!

Sim, Deus estava ali, não apenas como Aquele que aprova o bem,
mas o Juiz de todo o mal colocado sobre aquela cabeça bendita.
Era Deus abandonando o Servo fiel e obediente; ainda assim, era
o Seu Deus: isto jamais seria (ou poderia ser) abandonado, pois, ao
contrário, Ele Se apega firmemente a isso mesmo naquele
momento. “Deus Meu, Deus Meu”, mas Ele precisa acrescentar
agora: “Por que Me desamparaste?”

Era o Filho do Pai, mas, como Filho do Homem, necessariamente
Ele clamou: “Deus Meu, Deus Meu, por que Me desamparaste?”
Então, e somente então, Deus abandonou Seu único Servo
inabalável, o Homem Cristo Jesus.
No entanto, nos curvamos diante do mistério dos mistérios em
Sua Pessoa – Deus manifestado em carne. Se Ele não tivesse sido
Homem, de que teria nos valido? Se Ele não fosse Deus, tudo
teria falhado em dar ao Seu sofrimento pelos pecados o valor
infinito de Si mesmo. Isso é expiação. E a expiação tem duas
partes em seu caráter e alcance. É expiação perante Deus; é
também substituição pelos pecados.

W. Kelly



Pai, em Tuas Mãos
 

João não menciona as três horas de trevas, nem o abandono com
o amargo clamor que este provocou, predito no primeiro versículo
do Salmo 22. Essas coisas não ilustravam particularmente a
Deidade de Jesus, sobre a qual o Espírito de Deus havia levado
João a dar tanta ênfase. O que a ilustrou foi o clamor triunfante
com que Sua vida terrenal se encerrou. O Salmo 22 termina com
as palavras: “Ele o fez”, e o equivalente no Novo Testamento é:
“Está consumado”. Ele veio ao mundo com o pleno
conhecimento de tudo o que Lhe fora confiado pelo Pai: agora o
deixava com o pleno conhecimento de que tudo havia sido
cumprido; nada faltava. O profeta havia predito que Jeová poria
Sua alma “por expiação do pecado” (Is 53:10), e isso se cumpriu.
Como consequência, a fé agora pode se apropriar da linguagem
de Isaías 53:5 e torná-la sua; assim como o remanescente
arrependido de Israel a adotará em um dia vindouro.

Nisso também nosso Senhor foi único. Houve servos de Deus que,
como Paulo, puderam falar com confiança de terem terminado
sua carreira, mas nenhum ousaria afirmar que havia dado o toque
final à obra que estava em suas mãos; em vez disso, passaram a
obra para aqueles que os sucederiam. A obra d’Ele era
exclusivamente d’Ele, Ele a levou à sua perfeita conclusão. Ele
podia avaliar Sua própria obra e anunciá-la como concluída.
Todos os demais devem humildemente submeter seu trabalho ao
escrutínio e veredito divino no dia vindouro.

Pleno domínio do Seu Espírito
Tanto Mateus quanto Marcos nos dizem que, após clamar em alta
voz, Jesus expirou. Parece que Lucas e João nos dão cada um
uma parte dessa última declaração. Se assim for, deve ter sido:
“Está consumado”; “Pai, nas Tuas mãos entrego o Meu espírito”.
A primeira parte ajuda a enfatizar a Sua Divindade, por isso João a



registra; a segunda enfatiza a Sua perfeita Humanidade, em Sua
dependência de Deus, por isso Lucas a registra. Fiel também ao
caráter do seu evangelho, João narra o próprio ato da Sua morte
de uma maneira especial: “(Ele) entregou o Espírito” (Jo 19:30). O
sábio do Velho Testamento nos disse: “Nenhum homem há que
tenha domínio sobre o espírito, para o reter; nem tampouco tem
ele poder sobre o dia da morte” (Ec 8:8), mas aqui está Um que
tinha esse poder. Ele é capaz, num instante, de elevar Sua voz
com força inabalável e, no instante seguinte, de entregar o Seu
espírito, cumprindo assim as Suas próprias palavras registradas no
capítulo 10. É verdade que ali Ele falou sobre entregar a Sua “vida”
ou “alma”, dizendo: “Ninguém Ma tira de Mim, mas Eu de Mim
mesmo a dou; tenho poder para a dar, e poder para tornar a
tomá-la” (Jo 10:18). Mas as duas declarações estão totalmente em
concordância, pois todos sabemos que, quando o espírito
humano deixa o corpo, a vida do homem na Terra cessa. Quando
Deus chama o seu espírito, ele deve ir. Aqui está Um que tem
pleno domínio sobre o Seu espírito; Ele o entregou ao Seu Pai e,
assim, entregou a Sua vida.

Poder da ressurreição
Então, depois de entregá-la, Ele a retomou na ressurreição, como
vemos no próximo capítulo: o restante do nosso capítulo está
repleto das diversas atividades dos homens, alguns deles Seus
inimigos e outros Seus amigos, mas todos trabalhando juntos
para que o determinado conselho de Deus se cumprisse,
exatamente como Ele havia falado em Sua Palavra.
Os primeiros a entrarem em cena foram os Judeus, os homens
que foram Seus inimigos mais implacáveis. Eles eram muito
rigorosos com o lado cerimonial das coisas, e o sábado da
páscoa, sendo um dia solene, tinha uma santidade peculiar aos
olhos deles. Eles não podiam entrar na sala do julgamento (o
pretório) para não se contaminarem, como vimos no capítulo
anterior. Agora vemos que a ideia de os cadáveres de homens
que eles consideravam malfeitores permanecendo expostos à



vista dos homens e do céu nesse dia era abominável para sua
alma ritualista. Eles estavam certos, é claro, pois assim havia sido
ordenado em Deuteronômio 21:23, mas esse era o tipo de
ordenança que eles gostavam de observar, enquanto
negligenciavam assuntos mais importantes. Assim, deles veio o
pedido para que a morte fosse acelerada pela quebra das pernas,
de modo que indiretamente eles desempenharam seu papel no
cumprimento de mais uma das muitas predições que se
concentravam naquele grande dia em que Jesus morreu.

Poderíamos supor que a vida do Senhor se prolongaria muito
além da dos outros, mas na verdade foi o oposto, justamente
porque Ele deliberadamente entregou Sua vida. Se Ele não
tivesse feito isso, o ato do homem ao crucificá-Lo não teria tido
poder contra Ele. É significativo também que João não designe os
dois homens como ladrões ou malfeitores; eles eram “outros
dois” (v. 18). Não havia necessidade de mencionar o caráter
particularmente ruim deles para acentuar o contraste. A grandeza
do Filho divino é tal que basta dizer que eles eram dois outros
homens.
A ordem de Pilatos aos soldados, a pedido dos Judeus, teve dois
efeitos. Primeiro, enquanto os outros dois tiveram as pernas
quebradas para acelerar seu fim, nenhum osso de nosso Senhor
foi quebrado, e assim a Escritura se cumpriu. A referência deve
ser ao Salmo 34:20 e às instruções dadas sobre o cordeiro pascal
em Êxodo 12, repetidas em Números 9. Com isso concordam as
palavras de Paulo em 1 Coríntios 5, quando ele diz: “Porque
Cristo, nossa páscoa, foi sacrificado por nós” (1 Co 5:7).

F. B. Hole



Está Consumado – Traz Segurança
 

Quantos Cristãos professos encontramos que não desfrutam
verdadeiramente da certeza de sua salvação e da paz com Deus!
Essa incerteza marca a condição de classes tão diversas: a
multidão dedicada a práticas ritualísticas; a grande multidão que
meramente frequenta este ou aquele lugar por modismo; outros
constantemente ocupados com seus sentimentos; outros bem
instruídos e familiarizados com doutrinas estéreis. Contudo, todos
eles, igualmente, estão tristemente inseguros quanto ao seu
interesse pessoal em Cristo. Gostaríamos de levar esta pergunta
diretamente ao coração do leitor: Você está em paz com Deus?
Não suponha, nem por um momento, que ninguém possa ter essa
certeza antes do dia do julgamento. Basta lermos as epístolas
para vermos que essa certeza era o privilégio desfrutado por
todos os que criam em Deus.

Não, o evangelho de Deus não diz respeito a sacramentos e
cerimônias, ou a ações e sentimentos, mas diz respeito a Seu
Filho. E assim o apóstolo pregou em Tessalônica: “Expondo e
demonstrando que convinha que Cristo padecesse e
ressuscitasse dentre os mortos. E este Jesus, que vos anuncio,
dizia ele, é o Cristo” (At 17:3). Agora, a respeito daqueles que
creram, o apóstolo diz: “Sabendo, amados irmãos, que a vossa
eleição é de Deus; porque o nosso evangelho não foi a vós
somente em palavras, mas também em poder, e no Espírito
Santo, e em muita certeza” (1 Ts 1:4-5). Acaso havia algo peculiar
na maneira como eles creram nessa pregação? Sim, havia. O
apóstolo diz: “Por isso também damos, sem cessar, graças a
Deus, pois, havendo recebido de nós a palavra da pregação de
Deus, a recebestes, não como palavra de homens, mas
(segundo é, na verdade), como palavra de Deus, a qual também
opera em vós, os que crestes” (1 Ts 2:13).



Nenhum outro meio
Não havia outro meio pelo qual Deus pudesse ser Justo ao
perdoar pecados, senão por meio da morte expiatória de Cristo.
Aqui, neste evangelho, Cristo é apresentado diante de vocês. Ele
precisava sofrer. Ele sofreu. Está consumado.

E agora, mais do que isso: o homem está tão completamente
perdido e arruinado no pecado, que é preciso haver uma nova
criação – um último Adão – Cristo ressuscitado dentre os mortos,
o princípio da criação de Deus. Ele precisava não somente fazer a
propiciação pelos pecados por meio de Seu sofrimento e morte;
mas também havia a necessidade de Sua ressurreição dentre os
mortos. Ele foi entregue por nossos pecados e ressuscitou para
nossa justificação. E, crendo em Deus, somos justificados, isto é,
considerados justos. O que dá segurança é isto: que essa
salvação é inteiramente de Deus. É a justiça de Deus em nos
justificar pela morte e ressurreição de Cristo. Assim foi com esses
jovens na fé. Eles creram em Deus; creram que Jesus precisava
sofrer, precisava morrer por seus pecados, o Justo pelos injustos.
Eles receberam esse precioso Cristo ressuscitado – “E este Jesus,
que vos anuncio... é o Cristo”.

Muita segurança
Não é evidente que, recebendo tudo isso como a Palavra de
Deus, e não como a palavra do homem, eles deviam ter muita
segurança? Não é igualmente evidente que, se você não tem a
mesma certeza da sua salvação, e de que ela vem inteiramente
de Deus, você não recebeu a verdade do evangelho como vinda
de Deus?

Você ainda não considera sua situação tão ruim a ponto de ter
que abandonar toda vã esperança de melhoria pelo ritualismo,
por suas ações ou sentimentos, e aceitar o testemunho de Deus
quanto à absoluta necessidade da morte de Jesus. “Por Este
(Jesus) se vos anuncia a remissão dos pecados. E... por Ele é
justificado todo aquele que crê”. Talvez digamos: “Não pode ser



somente por meio de Jesus. Deve ser em parte por mim mesmo,
minhas orações, minhas lágrimas, meus jejuns, meus sentimentos,
minhas ações”. Ah, esse não era o evangelho de Deus pregado
em Tessalônica. Não, era Cristo; Cristo, que uma vez foi morto, e
que agora está vivo novamente. E também, “como dos ídolos vos
convertestes a Deus, para servir o Deus vivo e verdadeiro, e
esperar dos céus a Seu Filho, a Quem ressuscitou dentre os
mortos, a saber, Jesus, que nos livra da ira futura”.

Ações e sentimentos
Ora, o efeito de depender de nossas ações e sentimentos não é
exatamente o oposto de tudo isso? Em vez de se converterem
dos ídolos a Deus, os homens estão se afastando rapidamente de
Deus para os ídolos. Outros, confiando em sentimentos, e não em
Cristo. E outros sempre orarão: “No dia do juízo, bom Senhor, livra-
nos”. Que erro fatal! Se não formos lavados agora no sangue do
Cordeiro, então será tarde demais para sempre. “Já não resta
mais sacrifício pelos pecados” (Hb 10:26).
Sim, o efeito é verdadeiramente maravilhoso quando o coração se
abre para receber a Palavra de Deus. Bem certo é que, se Ele nos
imputa os nossos pecados, estamos perdidos para sempre. Não
diga, então: “Não sei o que fazer para estar em paz com Deus”.
Tudo já foi feito há muito tempo. Jesus já disse, “Está
consumado”. Deus aceitou o sacrifício expiatório. Jesus disse:
“Em verdade, em verdade vos digo: quem ouve a Minha palavra
e crê n’Aquele que Me enviou tem a vida eterna, não entra em
juízo, mas passou da morte para a vida” (Jo 5:24 – ARA).

Há algo tão importante ou tão abençoado quanto crer em Deus?
Conhecer a Ele, a Quem conhecer é a vida eterna? Lembre-se,
tudo já está feito. Aquele que disse: “Está consumado”, mostra as
mãos e o lado e diz: “Paz seja convosco”. Que paz! Paz feita pelo
Seu sangue, paz com Deus; descanso em Deus para sempre. A
Ele seja todo o louvor!

Things New and Old, Vol. 22 (adaptado)



Estava Fazendo das Minhas Boas
Obras o Meu Salvador

 

Foi em um grande salão no sudoeste de Londres que vi pela
primeira vez, diante de um auditório lotado, uma senhora idosa,
entre noventa e cem anos. Ela morava a uma distância
considerável do salão e foi vista um dia sentada do lado de fora
de sua pequena casa, aproveitando o sol quente e o ar
refrescante de uma tarde de início de primavera.

A jovem que a viu sentada do lado de fora de sua casa a convidou
para participar de algumas reuniões especiais do evangelho, que
estavam sendo realizadas no local chamado Salão de Ferro.
Minha amiga idosa disse a ela que estava muito velha e fraca para
caminhar tão longe, quando minha jovem amiga, embora
dispusesse de recursos muito limitados, imediatamente se
ofereceu para pagar as despesas de uma corrida de táxi de ida e
volta, o que ela fez na noite seguinte e nas duas noites
subsequentes do dia do Senhor.
Eu mesmo não falei com ela até a terceira vez que ela veio às
reuniões. Eu havia pregado naquela noite sobre as últimas
palavras de Jesus na cruz antes de morrer, que foram: “ESTÁ
CONSUMADO”. Ela permaneceu com algumas outras pessoas
depois que a pregação terminou, para ter uma conversa pessoal
comigo sobre sua alma. Eu a encontrei profundamente
angustiada por causa de seus muitos anos de pecado, embora
tivesse levado uma vida muito moral. Ela me disse que havia sido
enfermeira, mas que sempre que tinha oportunidade ia à “igreja”,
que era gentil com seus vizinhos, pagava suas dívidas, não devia
nada a ninguém, lia sua Bíblia e fazia suas orações. “Mas”,
acrescentou ela, “Deus me livrou do engano e me mostrou que
estive completamente errada todos esses anos, e que, em vez de



aceitar JESUS como meu Salvador, eu estava fazendo das minhas
boas obras o meu Salvador. Oh, ore por mim!”

Jesus disse: “Está consumado”
Vendo que ela estava desviando o olhar de si mesma e de suas
ações para mim e minhas orações, respondi: “Não; não orarei por
você, nem pedirei que ore por si mesma. Jesus disse: ‘Está
consumado’, e a Sua obra consumada é tão perfeita que não
precisa do peso das suas orações nem das minhas. Portanto, você
deve confiar na Sua obra consumada para a salvação, ou
negligenciá-la e ser condenada para sempre”.
Deus imediatamente a fez enxergar a força e a verdade do que eu
acabara de dizer e removeu seu último apoio falso. Com toda a
simplicidade de uma criança pequena e indefesa, ela confiou na
Pessoa e na obra do Senhor Jesus Cristo e clamou em alta voz:
“Bendize, ó minha alma, ao SENHOR, e tudo o que há em mim
bendiga o Seu santo nome”.

Ela viveu mais quatro ou cinco anos depois disso e era
frequentemente visitada por pessoas idosas e experientes, por
jovens Cristãos fervorosos e por mim mesmo, e nenhum de nós
jamais duvidou, mas sim tivemos muitas provas da autenticidade
e realidade da obra de Deus em sua alma. Que obras Deus
realizou! A Ele seja todo o louvor!

E agora, se algum de vocês que está lendo isto estiver fazendo de
suas boas obras o seu salvador, seja advertido por esse relato a
olhar imediatamente para Aquele que realizou toda a obra da
salvação do pecador na cruz. Vocês estão, como alguns outrora,
dizendo: “Que faremos para executarmos as obras de Deus?”

Então ouça e curve-se diante da resposta: “Jesus respondeu, e
disse-lhes: A obra de Deus é esta: Que creiais n’Aquele que Ele
enviou” (Jo 6:28-29). “Ora, àquele que faz qualquer obra não lhe
é imputado o galardão segundo a graça, mas segundo a dívida.
Mas, àquele que não pratica, mas crê n’Aquele que justifica o



ímpio, a sua fé lhe é imputada (contada) como justiça” (Rm 4:4-
5).

Se algum dia você for salvo, deve ser sem obras, para que Deus
possa dizer a você: “Pela graça sois salvos, por meio da fé; e isto
não vem de vós, é dom de Deus. Não vem das obras, para que
ninguém se glorie” (Ef 2:8-9). As obras fluirão naturalmente
depois de sermos verdadeiramente salvos pela graça e tivermos
consciência disso. Mas, durante toda a nossa jornada para a glória,
seremos conduzidos, com adoração e alegria, a dizer: “Não pelas
obras de justiça que houvéssemos feito, mas segundo a Sua
misericórdia, nos salvou pela lavagem da regeneração e da
renovação do Espírito Santo, que abundantemente Ele
derramou sobre nós por Jesus Cristo nosso Salvador; para que,
sendo justificados pela Sua graça, sejamos feitos herdeiros
segundo a esperança da vida eterna” (Tt 3:5-7).

Gospel Light, Vol. 1



Sete Declarações de Cristo na Cruz
 

“Pai, perdoa-lhes, porque não sabem o que fazem.”
As palavras de Cristo na cruz do Calvário para você:

Ele morreu para salvar os arruinados e perdidos,
E ressuscitou triunfante sobre a morte.

 
“Hoje estarás Comigo” – tua alma libertada,
Sua resposta à oração “Lembra-Te de mim”,

Um pecador salvo na última hora,
Arrancado como um tição do poder infernal.

 
Ele viu Sua amada mãe chorando ali,

E a entregou aos fiéis e ternos cuidados
Daquele discípulo a quem Ele tanto amava,

“Eis aí tua mãe” – quem pode descrever esse amor?
 

A Palavra de Deus sempre estava em Seu coração,
E de Seus ensinamentos Ele não Se afastou,

E para cumprir essa Palavra O ouvimos dizer:
“Tenho sede”, mas nem uma gota para essa sede saciar.

 
E então, em meio às trevas daquele dia,

A Criação tremeu – O ouviram dizer:
“Deus Meu, Deus Meu, por que Me desamparaste”

Em todas as dores do sombrio Calvário?
 

Por fim, Ele clamou: “Está consumado” – tudo estava feito
Ele, para Seu povo, tinha conquistado a vitória,

As reivindicações de Deus para sempre satisfeitas;
Toda a glória Àquele que sangrou e morreu!

 
E pouco antes de inclinar Sua santa cabeça,

Com uma “grande voz”, o poderoso Conquistador disse:
“Pai, a Ti entrego o Meu espírito”,



Deu a Sua vida e assim morreu por nós.
 

Edwin B. Hartt



“Está consumado”
João 19:30


	Sete Declarações do Senhor na Cruz, Parte 2
	Três Altos Clamores
	O clamor do abandono
	O clamor da vitória ou da conquista
	O clamor da entrega

	Os Sofrimentos Expiatórios de Cristo
	Quem poderia lidar com a questão do pecado?
	O deleite de Deus em Seu Filho
	O sangue e o incenso

	Abandonado por Deus
	Cristo na Cruz
	Ele foi feito “pecado por nós”
	A fonte divina
	Pare de fazer o mal, aprenda a fazer o bem

	Tenho Sede
	Minha força se secou
	O bode expiatório
	O Seu clamor é a Deus
	Ele deu de graça água para beber

	A Humanidade de Cristo
	O homem caído – o Homem perfeito

	Ele Glorificou a Deus em Sua Vida e em Sua Morte
	Pai, em Tuas Mãos
	Pleno domínio do Seu Espírito
	Poder da ressurreição

	Está Consumado – Traz Segurança
	Nenhum outro meio
	Muita segurança
	Ações e sentimentos

	Estava Fazendo das Minhas Boas Obras o Meu Salvador
	Jesus disse: “Está consumado”

	Sete Declarações de Cristo na Cruz

