


O Cristão
 

 

Dezembro de 2025
 

———§———
 

A Voz e a Vontade do Senhor





 
Título do original em inglês:
The Christian Magazine – The Voice and Will of The Lord
Edição de dezembro de 2025
Primeira edição em português – dezembro de 2025
 
Originalmente publicado por:
BIBLE TRUTH PUBLISHERS
59 Industrial Road, Addison, IL 60101
Estados Unidos da América
 
Traduzido, publicado e distribuído no Brasil com autorização dos editores da
versão original em língua inglesa por ASSOCIAÇÃO VERDADES VIVAS, uma
associação sem fins lucrativos, cujo objetivo é divulgar o evangelho e a sã
doutrina de nosso Senhor Jesus Cristo.
Contato: atendimento@verdadesvivas.com.br
 
Abreviaturas utilizadas:
ACF  – João Ferreira de Almeida – Corrigida Fiel – SBTB – 1994
ARC  – João Ferreira de Almeida – Revista e Corrigida – SBB 1995
ARA  – João Ferreira de Almeida – Revista e Atualizada – SBB 1993
TB     – Tradução Brasileira – 1917
AIBB – João Ferreira de Almeida – Imprensa Bíblica Brasileira – 1967
JND  – Tradução Inglesa de John Nelson Darby
KJV   – Tradução Inglesa King James
 
Todas as citações das Escrituras são da versão ACF, a não ser que outra esteja
indicada.
Qualquer sugestão de correção será bem-vinda

https://bibletruthpublishers.com/the-christian-volume-08/lpvl24941
https://www.verdadesvivas.com.br/
mailto:atendimento@verdadesvivas.com.br?subject=Revista%20O%20Cristao


A Voz e a Vontade do Senhor
 

Em todas as épocas, o caráter de servo é assinalado pelo Espírito
Santo como alguém de valor especial. É a única coisa que
permanecerá em tempos de declínio geral. Temos inúmeros
exemplos disso na Escritura. Quando a casa de Eli estava prestes
a cair diante do juízo divino, Samuel ocupou a posição de um
servo cujos ouvidos estavam abertos para ouvir. Sua palavra foi:
“Fala, porque o Teu servo ouve”.

Quando todo o Israel tinha fugido da face do guerreiro filisteu, o
caráter de servo em Davi novamente se destacou de modo
proeminente, “Teu servo irá, e pelejará”. O próprio Senhor Jesus
teve o título de Servo aplicado a Ele nas palavras do profeta: “Eis
aqui o Meu Servo”. Além disso, com o fracasso da Igreja, quando
ela deixou de ser “a casa de Deus” e se tornou a “grande casa”, o
servo do Senhor foi instruído sobre como ele deveria se
comportar.
Uma das características especiais da Jerusalém celestial é que
“os seus servos O servirão”. Quando um espírito mundano
ameaça, qual é o remédio? Um pouco da mente do espírito que
nos levaria a dizer: “Fala, Senhor, porque o Teu servo ouve”. Que
o Senhor nos conceda mais desse espírito!

C. H. Mackintosh



Conhecendo a Vontade de Deus
 

“Se os teus olhos forem bons, todo o teu corpo será luminoso”
(Mt 6:22 – ARA). As pessoas gostariam de um meio conveniente e
confortável de conhecer a vontade de Deus, como se pudesse
obter uma receita para qualquer coisa, mas não existe nenhum
meio de descobri-la sem referência ao estado de nossa própria
alma.

Além disso, muitas vezes somos demasiadamente importantes
aos nossos próprios olhos, e nos enganamos supondo haver
alguma vontade de Deus neste ou naquele caso. Deus talvez não
tenha nada a nos dizer sobre tal questão, sendo que o mal está
totalmente na agitação que causamos a nós mesmos. A vontade
de Deus talvez seja que tomemos silenciosamente um lugar
insignificante.
Além disso, às vezes buscamos a vontade de Deus, desejando
saber como agir em circunstâncias nas quais não é Sua vontade
que sejamos encontrados.

Esteja certo de que, se estivermos perto o suficiente de Deus, não
teremos dificuldade em conhecer Sua vontade. Em uma vida
longa e ativa, muitas vezes pode acontecer que Deus, em Seu
amor, nem sempre nos revele imediatamente Sua vontade, para
que possamos sentir nossa dependência, particularmente quando
o indivíduo tem a tendência de agir de acordo com sua própria
vontade.

É, portanto, a vontade de Deus, e uma vontade preciosa, que só
sejamos capazes de discerni-la de acordo com nosso próprio
estado espiritual. Em geral, quando pensamos estar julgando as
circunstâncias, é Deus Quem está julgando nosso estado. Nossa
tarefa é manter-nos perto d’Ele. Deus não seria Bom para nós se
Ele nos permitisse descobrir Sua vontade sem isso. Poderia ser
conveniente apenas ter um diretor de consciências, e assim



seríamos poupados da descoberta e do castigo de nossa
condição moral. Assim, se você busca como descobrir a vontade
de Deus sem isso, você está buscando o mal. É o que vemos
todos os dias.

Um Cristão está em dúvida, em perplexidade; outro, mais
espiritual, vê tão claro quanto o dia, e fica surpreso, não vê
dificuldade e acaba entendendo que a dificuldade está apenas no
estado de alma do outro.

J. N. Darby



“Guiar-te-ei com os Meus Olhos”
 

No que diz respeito às circunstâncias, creio que uma pessoa pode
ser guiada por elas; a Escritura decidiu isso. Isso é o que significa
ser mantido com “cabresto e freio” (Sl 32:9), enquanto a
promessa e o privilégio daquele que tem fé é: “Instruir-te-ei, e
ensinar-te-ei o caminho que deves seguir; guiar-te-ei com os
Meus olhos” (Sl 32:8). Ele nos adverte para não sermos como o
cavalo e a mula que não têm entendimento da vontade, dos
pensamentos e dos desejos de seu dono. É necessário segurá-los
com cabresto e freio. Sem dúvida, isso é melhor do que tropeçar
e cair, e bater contra Aquele que nos refreia, mas é um estado
triste ser guiado pelas circunstâncias.

Aqui, no entanto, deve haver uma distinção entre julgar o que se
deve fazer em certas circunstâncias e ser guiado por elas. Aquele
que se deixa guiar por elas sempre age no escuro quanto a
conhecer a vontade de Deus. Não há absolutamente nada de
moral nisso, mas sim uma força exterior que o arrasta. Assim, é
bem possível que eu não tenha qualquer julgamento prévio sobre
o que devo fazer: não sei quais circunstâncias podem surgir e,
consequentemente, não posso tomar partido. Mas no instante em
que as circunstâncias surgem, julgo com uma convicção plena e
divina qual é o caminho da vontade de Deus. Isso exige o mais
alto grau de espiritualidade.

J. N. Darby



A Santa Vontade de Deus
 

Deus expressou o desejo de Seu coração por um “homem
conforme o Meu coração, que executará toda a Minha vontade”
(At 13:22), e Ele teve esse desejo satisfeito pelo bendito Senhor
Jesus, que disse: “Deleito-Me em fazer a Tua vontade, ó Deus
Meu” (Sl 40:8). “o Qual Se deu a Si mesmo por nossos pecados...
segundo a vontade de Deus nosso Pai” (Gl 1:4), e ensinou Seus
discípulos a orar: “Seja feita a Tua vontade, assim na Terra como
no céu” (Mt 6:10).

Nenhuma vontade adversa no Homem Cristo Jesus jamais
guerreou contra a vontade de Deus; nenhum pensamento
pecaminoso ou desejo egoísta jamais maculou a fragrância de
Sua vida. Circunstâncias angustiantes serviram apenas para
mostrar a perfeição de Seu coração. Ele expressou docemente
Sua submissão à vontade de Deus: “Sim, ó Pai, porque assim Te
aprouve” (Mt 11:26).
Para aqueles que Ele redimiu, Ele revela os maravilhosos deleites
que fluem para eles da vontade de Deus, declarando que
“qualquer que fizer a vontade de Meu Pai que está nos céus,
este é Meu irmão, e irmã e mãe” (Mt 12:50). Assim, Ele proclamou
o caráter afetuoso do relacionamento espiritual, usando apenas
os laços naturais mais queridos, para ilustrar a santa intimidade
entre Ele e os Seus – mais preciosos do que o mais próximo dos
laços naturais.

Seu alimento
“Minha comida é fazer a vontade d’Aquele que Me enviou” (Jo
4:34), também é o alimento necessário para nutrir a vida do crente.
Como um teste da realidade da fé, nosso Senhor declarou: “Nem
todo o que Me diz: Senhor, Senhor! entrará no reino dos céus,
mas aquele que faz a vontade de Meu Pai, que está nos céus”
(Mt 7:21). Suas palavras asseguram a toda alma verdadeiramente



confiante que a vontade de Deus garante a segurança eterna. “A
vontade do Pai que Me enviou é esta: Que nenhum de todos
aqueles que Me deu se perca… a vontade d’Aquele que Me
enviou é esta: Que todo aquele que vê o Filho, e crê n’Ele, tenha
a vida eterna” (Jo 6:39-40). Está registrado (Sl 40:6-8) que
nenhum serviço (sacrifício ou ofertas) poderia se comparar à
submissão do Senhor Jesus à vontade de Deus. Os crentes
também encontram seu “deleite” em tal sujeição à vontade de
Deus. Os servos de Seu gracioso propósito devem ser
encontrados “fazendo de coração a vontade de Deus” (Ef 6:6).

Provando a vontade de Deus
O “experimentar” a “boa, agradável e perfeita vontade” de Deus
(Rm 12:2) está condicionada à “apresentação do nosso corpo em
sacrifício vivo” – sendo “cheios do conhecimento de Sua
vontade, em toda a sabedoria e inteligência [entendimento –
ARA] espiritual” (Cl 1:9) – permanecendo “firmes, perfeitos e
consumados [convencidos – TB] em toda a vontade de Deus” (Cl
4:12): “regozijando-nos sempre”, orando “sem cessar”, dando
graças “em tudo”, segundo “a vontade de Deus em Cristo Jesus
para convosco” (1 Ts 5:18).
Tenha certeza de que tal conformidade com a vontade de Deus é
inatingível por meras resoluções ou esforços pessoais, mas com
que certeza podemos confiar que o Espírito “segundo Deus
intercede pelos santos” (Rm 8:27)! Também podemos confiar no
poder de Deus “que opera em vós tanto o querer como o
efetuar, segundo a sua boa vontade” (Fp 2:13). Deus concedeu
uma garantia de total cumprimento; Seus termos são simples,
mas excluem a dependência em qualquer coisa além daquilo que
a fé se apropria. Se nos entregarmos à Sua direção bendita,
provaremos o resultado feliz. O desejo de Deus é nos tornar
perfeitos, “em toda a boa obra, para fazerdes a Sua vontade,
operando em vós o que perante Ele é agradável por Cristo
Jesus, ao Qual seja glória para todo o sempre” (Hb 13:20-21).



Regozije-se porque “Aquele que em vós começou a boa obra a
aperfeiçoará” (Fp 1:6).

Para um exemplo diferente do bendito Senhor, a Palavra testifica
do apóstolo Paulo: “O Deus de nossos pais de antemão te
designou para que conheças a Sua vontade… hás de ser Sua
testemunha” (At 22:14-15). Ele abandonou a obstinação quando
clamou: “Senhor, que queres que eu faça?” (At 9:6). Ele registrou
em cinco de suas epístolas o seu apostolado pela vontade de
Deus. Registrou até mesmo sua jornada pela vontade de Deus
(Rm 1:10; 15:32).
Para uma visão clara da sã doutrina, devemos também prestar
atenção a João 7:17- ARA: “Se alguém quiser fazer a vontade
d’Ele, conhecerá a respeito da doutrina”. Subscrevendo de
coração o fato solene de que há apenas uma vontade soberana
no vasto universo, Jesus Se rendeu à vontade de Deus. “Cristo
não agradou a Si mesmo” (Rm 15:3), então a medida da
obediência da alma à vontade de Deus é Cristo.

Vontade própria
Não haverá vontade própria no céu, e lá somente a felicidade
completa será conhecida. Não haverá nada além de vontade
própria no inferno e consequente choro e lamentação. Tais
realidades devem impressionar nossa alma a rejeitar as ofertas do
príncipe das trevas, lembrando-nos de que toda vez que a
vontade própria governa, pagamos o preço, como Jonas pagou.
Parece custoso renunciar à nossa própria vontade, mas isso só
acontece se não conseguirmos antecipar a vantagem eterna:

“Aquele que faz a vontade de Deus permanece para sempre” (1
Jo 2:17).
“E assim, depois de esperar com paciência, obteve Abraão a
promessa” (Hb 6:15 – ARA).

“A glória que em nós há de ser revelada” (Rm 8:18).



Enquanto isso, aqui e agora, temos a bendita certeza de que
“todas as coisas contribuem juntamente para o bem daqueles
que amam a Deus, daqueles que são chamados segundo o Seu
propósito” (Rm 8:28).

A calma de uma alma que repousa na vontade de Deus é
indescritível. O Salvador disse, e nós também podemos dizer:
“Deleito-me em fazer a Tua vontade”. Essas são palavras
deliciosas aos ouvidos d’Ele e do nosso amoroso Pai. Nosso
deleite em satisfazer o Seu desejo será verdadeiramente
evidenciado por nossa humilde sujeição e nosso feliz
reconhecimento de Sua bendita vontade, e esse é, sem dúvida, o
caminho da bênção. Em meio a todas as incertezas da vida, que
tenhamos em vista essa sublime estabilidade sobre a qual temos
a garantia de nosso Deus.
“O Meu conselho subsistirá [permanecerá de pé – ARA], e farei
toda a Minha vontade… Eu o disse, Eu também o cumprirei;
formei este propósito, também o executarei” (Is 46:10-11 – TB).

E. J. Checkley (adaptado)



“Sim, Senhor”
 

As palavras exatas do título deste artigo são encontradas apenas
uma vez na Palavra de Deus, mas que significado elas têm para
nós! A história onde são encontradas nos é contada em Marcos
7:24-30, também em Mateus 15:21-28, e diz respeito a uma visita
que nosso Senhor fez às fronteiras de Tiro e Sidom, na costa
mediterrânea da terra de Israel. Embora esse território fosse, na
verdade, parte da terra de Israel que Jeová lhes havia dado, essas
cidades não foram conquistadas por Israel, e assim continuaram
sendo famosos centros comerciais gentios. Seus poderosos
navegantes eram frequentemente chamados de fenícios. Tiro foi
finalmente conquistada por Alexandre, o grande, enquanto Sidom
se submeteu a ele. Tiro acabou se recuperando e ambos eram
portos importantes do império romano.

Quando nosso Senhor visitou a região, Ele tentou Se esconder,
mas como geralmente acontecia, Ele “não pôde esconder-Se”.
Uma mulher grega se aproximou d’Ele, querendo que Ele
“expulsasse de sua filha o demônio”. No relato de Mateus, ela se
dirigiu a Ele como “Senhor, Filho de Davi”, um título peculiar a
Israel.

A severidade do Senhor
À primeira vista, a resposta que nosso Senhor deu a ela parece
um tanto dura e (falamos com reverência) fora do Seu caráter. Ele
disse: “Deixa primeiro saciar os filhos; porque não convém
tomar o pão dos filhos e lançá-lo aos cachorrinhos” (Mc 7:27).
Essa era, de fato, uma linguagem forte e poderia facilmente ter
gerado raiva e ressentimento no coração da mulher.

No entanto, nosso bendito Senhor e Mestre sempre agiu com a
mente perfeita do Espírito de Deus e nunca cometeu um erro. Ele
nunca precisou Se desculpar por um comentário que não tivesse
sido feito da maneira certa. E assim foi aqui. A aparente



severidade de nosso Senhor apenas revelou um coração que
estava em paz com Deus e um coração que reconhecia o lugar
proeminente do povo terrenal de Deus. A nação de Israel havia
falhado muito seriamente, com certeza, e estava prestes a ser
rejeitada. Mas para o mundo em geral, eles continuaram sendo o
povo de Deus.

A resposta da mulher foi: “Sim, Senhor; mas também os
cachorrinhos comem, debaixo da mesa, as migalhas dos filhos”
(Mc 7:28). Ela não se ofendeu, nem discutiu com o Senhor. Ela
simplesmente aceitou o que Ele disse e pediu apenas pelas
migalhas que os cães podiam obter. Ela recebeu a bênção,
quando, sem dúvida, alguns em Israel a perderam.

O melhor para nós e para a Sua glória
Tudo isso tem uma boa lição para nós, em qualquer momento.
Quando o Senhor parece permitir circunstâncias adversas em
nossa vida, e talvez eventos difíceis de aceitar, nossa primeira
resposta a Ele é: “Sim, Senhor”? Deveria ser, pois Sua vontade não
é somente sempre a melhor para nós, mas também para a Sua
honra e glória. Sua glória é primordial, e apreciar isso muitas vezes
exige que tenhamos uma visão de longo alcance. A experiência
do homem que nasceu cego (Jo 9:1-3) e a doença fatal de Lázaro
(Jo 11) foram muito difíceis na época, mas a Escritura registra que,
em última análise, o caso do cego foi para que “se manifestem
nele as obras de Deus” e, no caso de Lázaro, “para que o Filho
de Deus seja glorificado por ela”. Estamos preparados para isso?
Dar glória ao nosso bendito Salvador deve ser considerado um
grande privilégio para nós, e especialmente neste momento de
Sua rejeição. Devemos também lembrar que Ele nunca permitirá
que sejamos tentados além do que somos capazes de suportar.
Ele envia graça para tudo o que Ele permite em nossa vida.

Não podemos glorificá-Lo com nossas próprias forças, mas ao
dizer: “Sim, Senhor” em primeiro lugar, estamos abrindo o
caminho para que Sua graça se apresente. Como alguém disse:



“Vale a pena passar por uma provação com o Senhor, pois então
veremos que Consolador Ele pode ser”.

W. J. Prost



A Mensagem de Ageu
Obediência à voz do Senhor
Em Ageu 1:12-15, temos o efeito da mensagem enviada pelo
Senhor por meio do profeta. Desde Zorobabel, filho de Sealtiel, e
Josué, filho de Jozadaque, o sumo sacerdote, até o mais humilde
do povo, a obediência à voz do Senhor foi prestada de comum
acordo. A palavra do profeta tinha sido poderosa; cada coração
reconheceu a verdade de sua mensagem e as reivindicações de
seu Deus. E é importante notar, como um princípio afirmado em
todos os lugares nas Escrituras, que a voz do Senhor está ligada
às palavras do profeta (v. 12). Quando Deus envia um mensageiro,
Ele Se agrada em Se identificar com Seu servo. Nosso bendito
Senhor disse assim a Seus discípulos: “Na verdade, na verdade
vos digo: Se alguém receber o que Eu enviar, Me recebe a Mim,
e quem Me recebe a Mim, recebe Aquele que Me enviou” (Jo
13:20; veja também Mateus 10:40-42). Assim, em nossa passagem,
está escrito: “e todo o restante do povo obedeceram à voz do
SENHOR seu Deus, e às palavras do profeta Ageu, assim como o
SENHOR seu Deus o enviara”. Esta é uma consideração solene
para o povo de Deus, pois o inverso é verdadeiro, pois se alguém
que seja realmente enviado pelo Senhor é rejeitado, é o Senhor
que é rejeitado na pessoa de Seu servo (Mt 25:41-45). Não que
todo aquele que afirma ser enviado por Deus deva ser recebido
como tal, pois o teste é: “Aquele... fala as palavras de Deus”? (Jo
3:34) Somos ensinados em outro lugar que “muitos falsos
profetas se têm levantado no mundo”, mas é exatamente por
isso mesmo que a responsabilidade recai sobre os santos de
provar “se os espíritos são de Deus” (1 Jo 4:1). Os apóstolos
podiam dizer: “Nós somos de Deus; aquele que conhece a Deus
ouve-nos; aquele que não é de Deus não nos ouve. Nisto
conhecemos nós o espírito da verdade e o espírito do erro” (1 Jo
4:6). Eles podiam adotar essa posição porque eram homens
inspirados e, portanto, tinham a infalível Palavra da verdade em



seus lábios. Nenhum servo, por mais devotado que fosse, poderia
agora adotar essa linguagem, mas poderia aplicar o princípio à
mensagem que transmitia, se essa mensagem fosse de fato a
pura Palavra de Deus. Embora essas limitações sejam
necessariamente impostas em nossas circunstâncias atuais, não
nos esqueçamos de que o Senhor, nestes últimos dias, envia Seus
servos com mensagens a Seu povo, e onde quer que a alma
esteja na presença de Deus, elas serão prontamente discernidas.
Portanto, não é menos grave agora do que em qualquer época
passada fazer ouvidos surdos às palavras de admoestação e
advertência que eles possam proferir. Olhe para o caso diante de
nós. Não eram Zorobabel e Josué os líderes do povo? E quem foi
Ageu? Por que ele deveria se opor a todos eles? Por que ele
deveria encontrar tantas falhas e profetizar coisas tão amargas? E
o que ele tinha a recomendar a si mesmo à atenção do povo? Ele
evidentemente não tinha berço ou posição social, pois sua
ascendência e genealogia não são registradas. Ele tinha apenas
uma qualificação. Não era sua posição, seu ofício ou seu dom; era
simplesmente o fato de que ele foi enviado pelo Senhor seu
Deus. Portanto, agora as únicas perguntas para qualquer um de
nós, quando um servo professo de Deus está diante de nós, são:
Ele foi divinamente enviado? Ele fala a Palavra do Senhor?

E. Dennett



A Graça da Glória de Deus
 

Descobrimos que o grande objetivo, em toda a Escritura, é
conectar a alma com Deus pessoalmente. Após a queda, foi a voz
do Senhor Deus caminhando no jardim que abordou Adão, e foi
da presença do Senhor Deus que Adão se escondeu – e assim
por diante. A conexão pessoal da alma com Deus é dada em
muitos casos, até chegarmos ao ponto culminante dela, no
evangelho da glória confiado a Paulo – a “iluminação [resplendor
– JND] do conhecimento da glória de Deus, na face de Jesus
Cristo” (2 Co 4:6). Somente aqui a alma está em verdadeira
adoração. Existem outras verdades e outras partes do
testemunho de Deus – verdade dispensacional, princípios, todos
importantíssimos, cada um em seu devido lugar e valiosos até
onde podem ir. Somente isso percorre todo o caminho e alcança
o objetivo.

Quanto a essas duas linhas de verdade e testemunho, posso
ilustrar o que quero dizer com o filho pródigo na casa do pai. Para
que ele não sentisse sua condição inadequada para a casa, o pai
convocou os servos e ordenou que o vestissem com roupas que
indicassem e garantissem sua alta posição. Esse foi um trabalho
muito feliz e interessante para os servos, e de uma ordem que
envolve muitos entre nós agora. Mas, por mais interessante que
isso seja, não atinge o objetivo do pai. Se o filho pródigo fosse
apenas vestido e adornado, e não conduzido à casa do pai, tanto
o filho quanto o pai teriam sido privados do grande objetivo de
sua reconciliação.
Da mesma forma, em Josué 5, temos toda a preparação para a
possessão da terra. Um servo habilidoso poderia me ensinar
profundamente em todos os detalhes, desde a circuncisão até o
trigo da terra. Mas eu perderia o poder real e o título consciente
de entrada se não tivesse visto o Capitão do Exército do Senhor e,



como um adorador descalço, soubesse que é com Ele que
tomaria possessão. Em 2 Coríntios 4:6, o apóstolo mostra como a
recepção do evangelho nos conecta com Cristo em glória, assim
como ele próprio se conectou inicialmente, quando lhe foi
ensinado esse evangelho e ele foi encarregado de ser ministro e
testemunha das coisas que tinha visto. Ora, era um Cristo
glorificado que ele tinha visto; portanto, se alguém não vê esta luz
que é a ministração da justiça, não é somente a salvação que ele
está rejeitando, mas a “iluminação do conhecimento da glória
de Deus, na face (ou Pessoa) de Jesus Cristo”.

A Pessoa e a presença do Senhor
Muitas vezes tenho sentido que, na pregação ou no ensino, a
Pessoa e a presença do Senhor não era o grande objetivo
colocado diante da alma. O evangelho é pregado por alguns,
chamando os pecadores a apresentar Cristo a Deus como uma
expiação totalmente suficiente para seus pecados. Outros, mais
esclarecidos, proclamam o amor de Deus declarado em Seu
Filho, concedendo vida eterna a todo crente. Mas ambos ficam
aquém da apresentação de Deus ao estabelecer a justiça em Seu
próprio Filho e, por meio d’Ele, leva o filho pródigo crente à Sua
própria casa, e à proximidade d’Ele para sempre, em pleno e
ininterrupto regozijo para ambos. Nos dois primeiros, embora o
ganho do pecador seja amplamente enfatizado, a satisfação de
Deus – Seu ganho, podemos dizer, Seu regozijo – não é
mencionado de forma alguma. Pouco entendemos o evangelho
da glória de Cristo revelado a Saulo de Tarso, que daquele ponto
em diante se tornou a testemunha das coisas que ele tinha visto.
A glória de Deus tornou-se o ponto de partida do pecador; era
também o alvo para o prêmio da soberana vocação de Deus em
Cristo Jesus.
Sob a lei, havia sacrifícios, que, no entanto, nunca salvaram os
seus transgressores das penalidades legais. O evangelho
pregado, ainda hoje, é muitas vezes mais a apresentação do
sacrifício. É proclamado, admito, como todo-suficiente e



satisfatório, e o chamado aos pecadores é para que se
aproximem dele. No entanto, isso não é apresentar à fé a salvação
de Deus, porque para Ele o sacrifício é pleno e infinitamente
satisfatório, Sua satisfação é o grande tema apresentado à fé. A
recepção do filho pródigo, por maior que tenha sido seu resgate,
não deriva sua principal excelência da plenitude de sua
segurança e da grandeza de sua libertação, mas de sua
proximidade feliz e bem-vinda com o pai.

Queremos um evangelho que nos conecte com a presença de
Deus em Seu regozijo, e queremos um ensino em Sua Palavra
que nos conecte com nosso Senhor pessoalmente como a
transcrição viva da mente de Deus.

The Remembrancer, 1899 (adaptado)



Poder e Proximidade
 

1 Reis 18-19
A demonstração de poder nunca revigora a alma, a menos que
esteja ligada à comunhão individual com o Senhor; nesse caso, é
a comunhão, e não o poder, que confere a bênção. A
demonstração de poder dá efeito ao serviço, mas é seguida por
depressão e desânimo, a menos que a alma seja mantida em
secreta proximidade com o Senhor. Aprendemos isso no capítulo
diante de nós – 1 Reis 18. Vemos Elias depois de testemunhar uma
das mais maravilhosas demonstrações do poder do Senhor na
Terra: “Então caiu fogo do SENHOR, e consumiu o holocausto, e
a lenha, e as pedras, e o pó, e ainda lambeu a água que estava
no rego” (1 Rs 18:38). Além disso, houve também uma grande
chuva em resposta à oração de Elias. Houve uma dupla
manifestação do poder de Deus: uma para corroborar a missão de
Seu servo, a outra para abençoar Seu povo. No entanto, depois de
tudo, encontramos Elias, no parágrafo seguinte, tão desanimado e
temeroso que fugiu caminhando por um dia pelo deserto para
salvar sua vida e pediu a morte para si mesmo! Nesse estado, o
anjo do Senhor vai até ele para prepará-lo para uma jornada ao
Monte Horebe. Então, não tendo comido nada por 40 dias e 40
noites, ele é instruído que o Senhor não está no vento forte que
rasga as montanhas, nem no terremoto, nem no fogo, mas na
“voz mansa e delicada”. Ele está naquela comunicação secreta,
invisível e silenciosa, [o nome] que “ninguém conhece senão
aquele que o recebe” (Ap 2:17). Quando Elias ouviu esta última,
sua alma respondeu à inconfundível voz do Senhor; as ovelhas
conhecem a Sua voz. As manifestações de Seu grande poder [o
vento, o terremoto e o fogo] não tiveram tal efeito sobre ele. E
essa é a nossa experiência, se ao menos tivermos distanciamento
e abstração suficientes da natureza para observá-la. A alma deve
estar em atitude de escuta para distinguir as notas peculiares da



voz do Senhor. A atitude de escuta é moralmente figurada pela
posição de Elias no monte de Deus – sozinho, sem alimento e
subsistindo apenas da provisão de Deus para ele. É a solitude
com Deus em Horebe, sem o sustento da natureza, que é a
verdadeira preparação para o julgamento e a instrução espiritual.

Demonstrações de poder
Nas histórias do povo de Deus nas Escrituras, encontramos que a
humilhação e o desastre sucedem imediatamente a algum sinal
ou demonstração do poder de Deus a favor deles. Por que isso?
Simplesmente porque ser exaltado é sempre perigoso, a menos
que a alma seja simultaneamente mantida consciente da
necessidade de dependência de Deus. Quando os discípulos
disseram ao Senhor que até os demônios estavam sujeitos a eles,
Ele respondeu: “alegrai-vos antes por estarem os vossos nomes
escritos nos céus” (Lc 10:20). O que Deus é para mim é maior do
que qualquer coisa que Deus faça diante de mim.
Tão logo termina o cântico para a maravilhosa libertação do Egito,
os filhos de Israel começam a murmurar por causa de Mara. De
que lhes vale agora a grande demonstração de poder na travessia
do Mar Vermelho? Devem reconhecer sua dependência de Deus
como um socorro bem presente em tempos de angústia. O
grande livramento provou a eles o valor d’Ele, mas Ele mesmo, e
não a prova, é a única bênção segura em todos os momentos de
necessidade. Portanto, havia a necessidade de que eles fossem
levados a tais circunstâncias provadoras.

Quando Davi atinge o ápice da importância real, ele enumera o
povo, mas em sua humilhação, ele aprende sobre Deus de uma
maneira que nunca havia conhecido antes. Em sua queda em
relação a Bate-Seba, ele havia aprendido a profundidade da
restauração de Deus, então agora ele aprende, na hora da
humilhação, uma revelação muito mais completa de Sua mente
do que jamais tinha antes conhecido. Não que seja bom cair, mas
a graça de Deus é algo maior para minha alma do que os atos de
Seu poder e, portanto, Davi avançou mais em momentos de



arrependimento do que jamais fez em qualquer época de honra e
glória. Paulo encontrou mais força para sua alma na comunicação:
“Minha graça te basta”, do que em toda a evidência da glória que
ele vira no terceiro céu.

Dependência e amor
A fonte de força e bênção para o homem está na dependência de
Deus. Uma manifestação de poder tem a tendência de me tornar
independente de Deus, como se eu tivesse o poder do meu lado.
Há sempre um desejo de poder na mente natural, porque o
pensamento do homem desde a queda é que, se ele tivesse
poder, faria melhor por si mesmo do que Deus faria por ele. O
homem não negou, a princípio, em sua natureza, o poder de Deus.
Ele desconfiava de Seu amor, e como Seu poder, sem amor, não
podia ser confiável, havia também desconfiança no poder, mas ao
mesmo tempo, sempre desejado.
Os homens podem reconhecer o poder de Deus de forma
abstrata, mas Seu amor – jamais. Por isso, buscam o poder para
concretizar aquilo que o amor deles por si mesmos lhes faria, e
não o que o amor de Deus faria por eles. Eles não têm fé. O
homem usaria qualquer poder emprestado e se gloriaria
pessoalmente nisso; consequentemente, no momento em que o
homem se envolve com o poder de Deus sem estar em
comunhão com Ele, esse poder se torna uma armadilha deixando
sua alma estéril e infrutífera. A consciência de que o Poderoso me
AMA e está ao meu lado é o verdadeiro revigoramento da alma.
Quando Elias ouviu a “voz mansa e delicada”, ele voltou ao seu
trabalho como um homem onipotente. Quando Davi estava na
eira de Araúna, o jebuseu, ele estava em espírito e inteligência
mais avançados do que nunca. Quando Paulo disse: “sinto prazer
nas fraquezas, nas injúrias... para que em mim habite o poder de
Cristo” (2 Co 12:9-10), ele alcançou o ápice da glória moral.

Gosto de ver o poder de Deus para magnificar Seu nome, mas
quanto mais faço isso, mais desejo perceber em uma proximidade
invisível que Ele é meu Deus. O último é sempre mais valioso para



mim do que o primeiro. Por acaso não vimos, repetidas vezes,
dons e poderes distintos de Deus se tornarem uma armadilha
para a Igreja e para os possuidores deles? A alma pode
facilmente se ocupar mais com a manifestação do que com o
coração d’Aquele de Quem ela veio.

A percepção interior de poder
O ensino poderoso me abençoa na medida em que posso
perceber o amor de Cristo, do qual o ensino é a exposição. Se
estou ocupado com a exposição, como eu poderia estar com um
poema, isso é algo intelectual e não espiritual. Mais tarde, se
descubro que preciso dos resultados da exposição, descubro que
a recebi e senti o poder dela sem me apropriar dela como sendo
os próprios sentimentos do coração de Deus para comigo. A
consequência é que estou em pior situação do que se nunca
tivesse ouvido, pois eu sou humilhado quando pensei ter
conquistado algo. O verdadeiro poder, afinal, consiste na
percepção interior que ele produz, não na sua demonstração
exterior. Paulo preferia falar cinco palavras inteligíveis do que
possuir o dom de línguas como uma mera demonstração de
poder. As pessoas às vezes se maravilham com as manifestações
do poder de Deus, como se desconhecessem totalmente a
maneira e a grandeza desse poder em sua própria alma. Um lugar
indevido é dado àquilo que a natureza pode apreender mais
facilmente, pois a natureza sempre olha de fora para dentro, e
não vice-versa.
Que sejamos espirituais o suficiente para reconhecer que todos
os dons e poderes de Deus são dados, para a Igreja, a partir da
Igreja e em favor da Igreja, mas que também possamos conhecer
a “voz mansa e delicada”, a comunhão secreta, o elo invisível que
deve ser nosso verdadeiro recurso, em vez de qualquer
demonstração de poder.

Girdle of Truth, Vol. 5



A Voz do Senhor Desconsiderada
 

O coração humano, mesmo quando não é renovado, sente a
necessidade da religião até se endurecer pelo pecado sem
consciência ou cegar-se pelas especulações de uma mente
equivocada. Mas, por mais justa que seja sua promessa ou sua
forma real, a vontade logo é posta à prova pela Palavra de Deus,
que somente a fé pode aceitar. Vemos um exemplo disso no caso
de algumas pessoas que foram deixadas na terra de Israel, depois
que Nabucodonosor levou Judá para o cativeiro. Elas apelaram
fervorosamente ao profeta Jeremias, pedindo para ouvir a palavra
do Senhor.

“Então chegaram todos os capitães dos exércitos, e Joanã, filho
de Careá, e Jezanias, filho de Hosaías, e todo o povo, desde o
menor até ao maior. E disseram a Jeremias, o profeta: Aceita
agora a nossa súplica diante de ti, e roga ao SENHOR teu Deus,
por nós e por todo este remanescente; porque de muitos
restamos uns poucos, como nos veem os teus olhos; Para que o
SENHOR teu Deus nos ensine o caminho por onde havemos de
andar e aquilo que havemos de fazer” (Jr 42:1-3).

A verdadeira fé é sem desconfiança
A verdadeira fé em Deus é sem desconfiança, e ela pode ser
assim, pois o crente sabe em Quem creu e pode entregar a si
mesmo e aos outros, o presente e o futuro, Àquele cuja graça
olhou para nós por toda a eternidade. Seu governo justo observa
cada palavra, sentimento e desejo ao longo do caminho. Se
formos sábios, seremos poupados de um espírito crítico e,
embora sujeitos ao engano, isso só ocorrerá quando deixarmos
de levar todas as dificuldades ao nosso Deus. Assim foi aqui: “E
disse-lhes Jeremias, o profeta: Eu vos tenho ouvido; eis que
orarei ao SENHOR vosso Deus conforme as vossas palavras; e
seja o que for que o SENHOR vos responder eu vo-lo declararei;



não vos ocultarei uma só palavra. Então eles disseram a
Jeremias: Seja o SENHOR entre nós testemunha verdadeira e
fiel, se não fizermos conforme toda a palavra com que te enviar
a nós o SENHOR teu Deus. Seja ela boa, ou seja má, à voz do
SENHOR nosso Deus, a Quem te enviamos, obedeceremos, para
que nos suceda bem, obedecendo à voz do SENHOR nosso
Deus” (Jr 42:4-6). Se uma declaração solene pudesse ter
convencido o profeta, tudo o que disseram certamente soaria
forte o suficiente. Mas ele não ignorava nem o homem nem
Satanás. Sua confiança estava em Deus, fossem os Judeus
verdadeiros ou falsos.

Mas como é doloroso comprovar que a carne se revela, tanto por
sua excessiva demonstração de piedade quanto por sua
profanidade! Não é por falta de fervor que seu vazio é detectado
pelo olhar experiente, mas sim por uma disposição excessiva, ou
pelo menos pela excessiva confiança própria, para obedecer à
vontade divina, seja ela qual for. O dever pode ser claro, mas e
quanto ao coração? E quanto à força para seguir em frente e
perseverar? A fé pressupõe a percepção de nossa própria fraqueza
tão certamente quanto confia em Deus e em Sua graça. A
resolução humana nas coisas divinas só tem força onde lhe é
permitida sua própria vontade.

A Palavra do Senhor
“E sucedeu que ao fim de dez dias veio a palavra do SENHOR a
Jeremias. Então chamou a Joanã, filho de Careá, e a todos os
capitães dos exércitos, que havia com ele, e a todo o povo,
desde o menor até ao maior, e disse-lhes: Assim diz o SENHOR,
Deus de Israel, a Quem me enviastes, para apresentar a vossa
súplica diante d’Ele: Se de boa mente ficardes nesta terra,
então vos edificarei, e não vos derrubarei; e vos plantarei, e não
vos arrancarei; porque estou arrependido do mal que vos tenho
feito. Não temais o rei de Babilônia, a quem vós temeis; não o
temais, diz o SENHOR, porque Eu sou convosco, para vos salvar
e para vos livrar da sua mão. E vos concederei misericórdia,



para que ele tenha misericórdia de vós, e vos faça voltar à vossa
terra” (Jr 42:7-12). O próprio profeta espera até que a resposta
divina venha; não era questão de sua sabedoria, mas da Palavra
de Deus. E Deus agora os adverte fortemente contra a fuga para o
Egito em busca de proteção, assim como Ele antes os havia
advertido a se submeterem ao rei da Babilônia. A fé aceita o
castigo que nos é devido por causa do pecado, mas, ao mesmo
tempo, confia em Deus e em Sua graça. A incredulidade é frutífera
em recursos, todos os quais são apenas o trabalho de um coração
rebelde e não garantem nada além de ruína para aqueles que são
levados por ela. Se eles cressem, por mais baixa que fosse sua
condição, não precisariam se apressar e certamente seriam
estabelecidos. Estariam nas mãos d’Aquele que poderia inclinar o
coração de Nabucodonosor para eles: Por que eles deveriam ser
aterrorizados por seus adversários? “Mas se vós disserdes: Não
ficaremos nesta terra, não obedecendo à voz do SENHOR vosso
Deus, dizendo: Não, antes iremos à terra do Egito, onde não
veremos guerra, nem ouviremos som de trombeta, nem
teremos fome de pão, e ali ficaremos, nesse caso ouvi a palavra
do SENHOR, ó remanescente de Judá: Assim diz o SENHOR dos
Exércitos, Deus de Israel: Se vós absolutamente propuserdes a
entrar no Egito, e entrardes para lá habitar, acontecerá que a
espada que vós temeis vos alcançará ali na terra do Egito, e a
fome que vós receais vos seguirá de perto no Egito, e ali
morrereis. Assim será com todos os homens que puseram os
seus rostos para entrarem no Egito, a fim de lá habitarem:
morrerão à espada, e de fome, e de peste; e deles não haverá
quem reste e escape do mal que Eu farei vir sobre eles. Porque
assim diz o SENHOR dos Exércitos, Deus de Israel: Como se
derramou a Minha ira e a Minha indignação sobre os habitantes
de Jerusalém, assim se derramará a minha indignação sobre
vós, quando entrardes no Egito; e sereis objeto de maldição, e
de espanto, e de execração, e de opróbrio, e não vereis mais
este lugar” (Jr 42:13-18).



Andando no caminho da vontade de Deus
Assim, Deus, a longo prazo, invariavelmente cumpre a Sua
vontade. Felizes aqueles que estão na sua correnteza até o fim!
Se os homens resistem, eles não ganham nada além de tristeza e
decepção, que o sucesso temporário apenas amarga. Longe de
impedir a Palavra de Jeová, eles só a cumprem com as medidas
destinadas a dar efeito aos seus próprios desejos, e infalivelmente
trazem sobre si mesmos os males que mais temem.

“Falou o SENHOR acerca de vós, ó remanescente de Judá! Não
entreis no Egito; tende por certo que hoje testifiquei contra vós.
Porque vos enganastes a vós mesmos, pois me enviastes ao
SENHOR vosso Deus, dizendo: Ora por nós ao SENHOR nosso
Deus; e conforme tudo o que disser o SENHOR nosso Deus,
declara-no-lo assim, e o faremos. E vo-lo tenho declarado hoje;
mas não destes ouvidos à voz do SENHOR vosso Deus, em coisa
alguma pela qual Ele me enviou a vós. Agora, pois, sabei por
certo que morrereis à espada, de fome e de peste no mesmo
lugar onde desejais ir, para lá morardes” (Jr 42:19-22).
O profeta havia andado com paciência, o povo em dissimulação, e
Deus tornou tudo claro para Sua própria glória e em Seu próprio
tempo. Com justiça eles são destruídos por sua desobediência a
Deus, aqueles próprios que fizeram o mais piedoso protesto de
devoção inabalável à Sua vontade.

W. Kelly (adaptado)



Dons e Influência
 

Quanto mais dons e mais influência alguém tiver, tanto mais útil
será para seus irmãos quando, andando em humildade e
mansidão, tiver a orientação do Senhor em seu caminho. Por outro
lado, quanto mais dons e mais influência tal pessoa tiver, mais
pedra de tropeço ela será para seus irmãos quando, não
entendendo a mente do Senhor, seguir as orientações,
imaginações ou obras de sua própria mente.

Encontramos um exemplo notável disso em relação a Pedro, a
quem o Senhor havia dado as chaves do reino dos céus (Mt 16:19),
a quem Ele havia confiado Seus cordeiros e Suas ovelhas (Jo 21), e
a quem também foi confiado o evangelho da circuncisão (Gl 2).
Sua pregação foi usada para a conversão de quase 3.000 pessoas
de uma só vez (At 2). Então, novamente, ao percorrer as ruas de
Jerusalém, ele encontrava os enfermos deitados em camas e
macas, para que sua sombra, ao passar sobre eles, pudesse curar
alguns deles (At 5). Esses favores do alto lhe dariam um grande
lugar na consciência e no amor dos santos, e muita influência e
autoridade na Igreja.
Um feliz exercício dessa influência e autoridade é encontrado em
Atos 15. Lá, depois de muita disputa na assembleia, Pedro se
levantou e falou. Suas palavras foram usadas para produzir ordem
onde antes havia desordem, pois, em vez de muitas disputas (ou
discussões) anteriores, a multidão ficou em silêncio e escutou a
Barnabé e a Paulo. Tal é o bendito fruto do dom e da influência
quando exercidos de acordo com a mente do Senhor. Mas isso
não é assim quando o temor ou o louvor ao homem, ou a
confiança ou a ocupação consigo mesmo, exercem influência
sobre a mente. Encontramos este mesmo apóstolo abençoado,
não apenas falhando notavelmente em relação a uma verdade
muito importante para a Igreja de Deus (Gl 2), mas que a mesma



influência e autoridade, de maneira tão feliz exercidas em
Jerusalém e posteriormente em Antioquia, levou outros à
dissimulação e a um andar que não era reto nem de acordo com
a verdade do evangelho. Foi suficiente até mesmo para que
Barnabé, até então o companheiro de Paulo, se deixasse levar por
isso.

A perigosa influência dos homens bons
Pode parecer estranho para alguns santos ouvir que um homem
bom é muitas vezes mais perigoso em um ataque do inimigo do
que um homem mau. No entanto, não é necessária grande
medida de discernimento para descobrir o caráter de um homem
mau e, assim, evitar ser conduzido por ele. Mas o fracasso do
homem bom, quando ele próprio se engana, muitas vezes não é
descoberto até que aqueles que confiaram nele tenham colhido
os frutos amargos de sua confiança. Entendemos isso nas coisas
do mundo, mas nas coisas do Senhor cada santo individualmente,
se não andar habitualmente no temor do Senhor, está sujeito a
colocar sua confiança excessivamente naqueles que ele
considera mais espiritualmente capacitados do que ele.
O que os santos precisam, para andar de uma maneira que seja
agradável ao Senhor, é o conhecimento da vontade de Deus.
Alguns podem pensar que o conhecimento da vontade de Deus
só pode ser alcançado por aqueles que são especialmente
dotados e que são Cristãos há muitos anos. Embora um santo
deva, sem dúvida, avançar no conhecimento da vontade de Deus,
muitos erros foram cometidos em relação aos Cristãos mais
jovens e mais velhos neste exato ponto. Uma criança não
conhecerá a vontade de seu pai em muitas coisas que serão ditas
ao filho que se tornou adulto. Mas a criança pequena, se estiver
atenta, saberá o suficiente da vontade do pai para fazer as coisas
que lhe são agradáveis.



O filhinho (bebês) em Cristo
Assim, com o Cristão mais jovem, não há desculpa para o menor
fracasso; a palavra dirigida aos filhinhos é: “E vós tendes a unção
do Santo, e sabeis tudo” (1 Jo 2:20). Se olhar para o Senhor, o
filhinho encontrará a Palavra de Deus suficiente para ele, e
suficiente para evitar que seja enganado por outros. “A entrada
das Tuas palavras dá luz” (Sl 119:130). “Mas todas estas coisas se
manifestam [tendo seu caráter exposto pela luz – JND], sendo
condenadas pela luz, porque a luz tudo manifesta” (Ef 5:13). O
filhinho pode não ser provido de toda a Palavra na mesma medida
que o jovem (1 Jo 2:14), mas, em Cristo, ele tem orientação
suficiente da Palavra para salvá-lo de qualquer mal-entendido da
vontade do Pai ou de qualquer desobediência a Ele.

João é usado de maneira especial para advertir os filhinhos em
Cristo, pois é a eles que ele escreve: “Não vos escrevi porque
não soubésseis a verdade, mas porque a sabeis, e porque
nenhuma mentira vem da verdade” (1 Jo 2:21). Um grande
princípio está contido neste versículo: O conhecimento do que é
verdadeiro nos permite discernir o que é falso. (Isso se verificará
nas coisas cotidianas desta vida.) É bom sempre ter em mente
que é o fato de estar ocupado com a própria verdade que
constitui a segurança para o crente, seja ele filhinho, jovem ou pai.
Ocupar-se com o que é falso não é a maneira de aprender o
caráter do que é falso, mas sim a maneira de ser seduzido e
enganado pelo falso.

A unção
Muitos santos (sejam jovens ou idosos), ao raciocinar ou ouvir
aqueles que sustentam ou ensinam falsas doutrinas, foram
apanhados na armadilha do inimigo, da qual teriam escapado se
tivessem sido obedientes à Palavra de Deus, que lhes ordena que
se afastem deles (Rm 16:17; 1 Tm 6:5; 2 Tm 3:5). O apóstolo João
também escreve aos filhinhos: “Estas coisas vos escrevi acerca
dos que vos enganam. E a unção que vós recebestes d’Ele, fica
em vós, e não tendes necessidade de que alguém vos ensine;



mas, como a Sua unção vos ensina todas as coisas, e é
verdadeira, e não é mentira, como ela vos ensinou, assim n’Ele
permanecereis” (1 Jo 2:26-27).

Não precisamos lembrar ao crente mais jovem que essa unção
não o torna de forma alguma independente de ser ensinado por
outros. Efésios 4 (ARA) mostra que os mestres estão entre os dons
dados para o aperfeiçoamento dos santos, e onde o ensino está
de acordo com o que é ensinado na Escritura, então o filhinho e
todos os outros devem valorizá-lo. A advertência por meio do
abençoado apóstolo, quando atendida, ajudará o crente a julgar
se o ensino está de acordo com o que ele já aprendeu (Gl 1:9), ou
se tem o cheiro daquelas coisas contra as quais o crente é tão
constantemente advertido pelas Escrituras.
Portanto, lembro novamente ao leitor que quanto maior o dom, e
quanto mais influência alguém tem entre os santos, mais uma
pedra de tropeço ele será em qualquer assunto que possa surgir
entre os santos, se falar ou agir sem o conhecimento da mente de
Deus.

A. B. Pollock



Mara e Elim
 

Êxodo 15:22-27
De Êxodo 15 até o final de Êxodo 18 há uma seção distinta do livro.
Para entendê-la corretamente, deve-se lembrar que Israel ainda
não estava sob a lei, mas sob a graça; e, portanto, este breve
período se encerra, em figura, com o milênio. O leitor cuidadoso
encontrará nesta declaração a chave para muitos dos eventos
registrados. Por exemplo, as murmurações registradas nos
capítulos 15, 16 e 17 são suportadas pelo Senhor com
longanimidade e ternura, e suas necessidades são atendidas pela
plenitude de Seu amor incansável. Mas depois do Sinai,
murmurações do mesmo caráter são a ocasião de julgamento,
pela simples razão de que o povo havia sido, a seu próprio
pedido, colocado sob a lei. Estando, portanto, sob o reinado da
justiça, as transgressões e a rebelião são tratadas
instantaneamente segundo os requisitos da lei que formava a
base do governo justo de Jeová. Antes do Sinai, estando sob o
reinado da graça, eles são suportados, e seus pecados e
iniquidades são cobertos.

A jornada de Israel no deserto tinha agora que ser iniciada. Os
acordes de seu cântico mal haviam cessado quando eles
começaram sua jornada de peregrinação.
“Depois fez Moisés partir os israelitas do Mar Vermelho, e
saíram ao deserto de Sur; e andaram três dias no deserto, e não
acharam água. Então chegaram a Mara; mas não puderam
beber das águas de Mara, porque eram amargas; por isso
chamou-se o lugar Mara. E o povo murmurou contra Moisés,
dizendo: Que havemos de beber? E ele clamou ao SENHOR, e o
SENHOR mostrou-lhe uma árvore, que lançou nas águas, e as
águas se tornaram doces. Ali lhes deu estatutos e uma
ordenança, e ali os provou. E disse: Se ouvires atento a voz do



SENHOR teu Deus, e fizeres o que é reto diante de Seus olhos, e
inclinares os teus ouvidos aos Seus mandamentos, e guardares
todos os Seus estatutos, nenhuma das enfermidades porei
sobre ti, que pus sobre o Egito; porque Eu sou o SENHOR que te
sara. Então vieram a Elim, e havia ali doze fontes de água e
setenta palmeiras; e ali se acamparam junto das águas” (Êx 15:
22-27).

Três dias
“Andaram três dias no deserto, e não acharam água” (v. 22). A
expressão “três dias” é sempre significativa na Escritura. Muito
frequentemente, é associada à morte; e, portanto, aqui, os três
dias significarão a distância da morte. Eles, em figura,
atravessaram o Mar Vermelho, passando pela morte e agora
precisam aprender isso na prática. Se Deus, em Sua graça, nos dá
uma posição perfeita diante d’Ele, se Ele nos associa a Cristo em
Sua morte e ressurreição, o objetivo de todos os Seus caminhos
conosco será nos levar à conformidade prática com nossa nova
posição. Os filhos de Israel devem, portanto, ser ensinados que,
como consequência da libertação do Egito, o mundo se tornou
um deserto para eles, e que precisamos nos adentrar nisso pela
aceitação da morte.
Esta é a necessidade fundamental de todo crente. Não pode
haver progresso, nenhuma ruptura real com o passado, até que a
morte seja aceita, até que ele se considere morto para o pecado
(Rm 6), morto para a lei (Rm 7) e morto para o mundo (Gl 6). Daí o
caráter do tratamento de Deus com as almas. Ele as ensinará
experimentalmente – como no caso de Israel diante de nós – e
assim as capacitará a entender o verdadeiro caráter do caminho
em que entraram. E qual foi a primeira experiência de Israel? Eles
não encontraram água. Como o salmista, eles estavam em uma
terra seca e sedenta, onde não há água (Sl 63). Não; toda fonte da
Terra se secou para aqueles que foram redimidos do Egito. Não
há uma única fonte de vida – nada que possa ministrar de alguma
forma para a vida que recebemos em Cristo.



E quão bem-aventurado é para a alma entender esta verdade!
Começando nossa peregrinação, exultantes com a alegria da
salvação, quantas vezes nos surpreendemos ao descobrir que as
fontes em que havíamos bebido antes agora secaram. Devemos
esperar isso, mas a lição nunca é aprendida até que tenhamos
percorrido a jornada de três dias no deserto. É de fato uma
experiência surpreendente descobrir que os recursos da Terra
estão esgotados, mas é um requisito indispensável se quisermos
conhecer a bem-aventurança da verdade de que “todas as
nossas fontes estão em Ti”.

Águas amargas
Eles passaram adiante e chegaram a Mara. Aqui havia água, mas
eles não podiam beber das águas de Mara, porque eram
amargas. Esta é a aplicação adicional do mesmo princípio.
Primeiro, não havia água para beber; e, em segundo lugar, quando
é encontrada, é tão amarga que não poderia ser bebida. Esta é a
aplicação à alma do poder daquela morte da qual fomos
libertados. A carne se esquiva dela e a rejeita completamente.
Mas para aqueles que foram libertados do Egito e são peregrinos
a caminho da herança, ela é absolutamente necessária.
Verdadeiramente isso é Mara – amargura; e lá, isso perturbou o
povo, e eles murmuraram contra Moisés, dizendo: “Que havemos
de beber?” Que contraste! Há poucos dias, como se fossem um
só coração, eles cantavam, com exultante regozijo, os louvores de
seu Redentor; e agora o cântico silencia, e murmúrios
discordantes tomam seu lugar. Assim é com o crente – num
momento cheio de louvor, e imediatamente depois a carne
reclama e murmura por causa das provações do deserto. Mas
Moisés intercedeu por eles, e o Senhor lhe mostrou uma árvore
que, quando lançada nas águas, as tornou doces. Essa é uma
bela figura da cruz de Cristo – que muda completamente o
caráter das águas amargas. “Do comedor saiu comida, e do forte
saiu doçura” (Jz 14:14). Ou, como Paulo clama: “Longe esteja de
mim gloriar-me, a não ser na cruz de nosso Senhor Jesus Cristo,
pela qual o mundo está crucificado para mim, e eu para o



mundo” (Gl 6:14). Traga a cruz para a amargura das águas de
Mara, e imediatamente elas se tornam doces ao paladar – são
bem-vindas como meio de libertação e bênção.

A bênção depende da obediência
Segue-se um princípio muito importante – um princípio sempre
aplicável à caminhada do crente. É encontrado em todas as
Escrituras e em todas as dispensações. E é que a bênção
depende da obediência; isto é, a bênção dos crentes (pois os
filhos de Israel agora foram redimidos) depende de sua
caminhada. Eles seriam protegidos das doenças do Egito, se
ouvissem diligentemente a voz do Senhor seu Deus, e fizessem o
que era correto aos Seus olhos, e assim por diante (v. 26). Da
mesma forma, nosso bendito Senhor diz: “Se alguém Me ama,
guardará a Minha Palavra; e Meu Pai o amará, e viremos a ele, e
faremos nele morada” (Jo 14:23). Nunca insistiremos o suficiente
neste princípio. Há muitos crentes que conheceram a alegria da
salvação e que ainda não têm o gozo consciente de uma única
bênção. A razão é que eles são descuidados com sua caminhada.
Eles não estudam a Palavra, nem dão: “ouvidos aos Seus
mandamentos” (v. 26 – ARA) e, consequentemente, andam como
parece certo aos seus próprios olhos. Não é de admirar, portanto,
que eles sejam frios e indiferentes, que não estejam no gozo
consciente do amor de Deus – da comunhão com o Pai e com
Seu Filho Jesus Cristo? Não; é aos obedientes que Deus vem, e Se
deleita em vir, nas mais doces manifestações de Seu amor
imutável; é para aqueles que têm consciência de cada preceito
da Palavra e buscam, no poder do Espírito, ser encontrados em
obediência em todos os detalhes, para aqueles cujo deleite é
fazer a vontade de seu Senhor, e cujo único objetivo é ser, em
todos os momentos, aceitável a Ele, que Ele pode se aproximar e
abençoar de acordo com Sua própria mente e coração. Nada
pode compensar a falta de um andar obediente. Toda a nossa
bênção – quanto à sua apreensão e desfrute – depende da
obediência. Ela é, além disso, o meio de crescimento e a condição
da comunhão.



É por isso que se acrescenta imediatamente: “Então vieram a
Elim, e havia ali doze fontes de água e setenta palmeiras; e ali
se acamparam junto das águas” (v. 27). Ou seja, eles
imediatamente encontraram refrigério, descanso e sombra – as
fontes e as palmeiras sendo, como se disse, “tipos daquelas fontes
vivas e daquele abrigo que havia sido providenciado, por meio de
instrumentos escolhidos por Deus, para o consolo de Seu povo”.
Como é bem-vindo o descanso para os peregrinos já cansados! E
quão terno da parte do Senhor prover tão grato refrigério para
Seu povo no deserto! Como Pastor de Israel, Ele os conduziu, por
assim dizer, a pastos verdejantes e os fez deitar junto às águas
tranquilas, para confortar e fortalecer o coração deles.

E. Dennett



Quatro Elementos Essenciais para o
Serviço

 

Quatro fundamentos de um serviço duradouro...
Devo esperar por quatro coisas –

“Primeiro, devo saber se uma obra é obra de DEUS.
Em segundo lugar, devo saber se é o MEU trabalho.

Terceiro, saber se é o TEMPO de Deus para agir.
Quarto, devo saber se é o CAMINHO de Deus.

George Muller



Encontrando Deus
Estou no monte de Deus

Com a luz do sol em minha alma;
Eu ouço as tempestades nos vales abaixo;

Eu ouço os trovões rolarem.
 

Mas estou calmo Contigo, meu Deus,
Sob estes céus gloriosos;
E à altura em que estou,

Nenhuma tempestade nem nuvens podem surgir.
 

Oh, esta é a vida! Oh, isto é regozijo!
Meu Deus para Te encontrar assim:

Teu rosto ver, Tua voz ouvir,
E todo o Teu amor conhecer.

 

H. Bonar



“Fala, SENHOR; porque o Teu servo
ouve”

1 Samuel 3:9
 

 


	A Voz e a Vontade do Senhor
	Conhecendo a Vontade de Deus
	“Guiar-te-ei com os Meus Olhos”
	A Santa Vontade de Deus
	Seu alimento
	Provando a vontade de Deus
	Vontade própria

	“Sim, Senhor”
	A severidade do Senhor
	O melhor para nós e para a Sua glória

	A Mensagem de Ageu
	Obediência à voz do Senhor

	A Graça da Glória de Deus
	A Pessoa e a presença do Senhor

	Poder e Proximidade
	1 Reis 18-19
	Demonstrações de poder
	Dependência e amor
	A percepção interior de poder

	A Voz do Senhor Desconsiderada
	A verdadeira fé é sem desconfiança
	A Palavra do Senhor
	Andando no caminho da vontade de Deus

	Dons e Influência
	A perigosa influência dos homens bons
	O filhinho (bebês) em Cristo
	A unção

	Mara e Elim
	Êxodo 15:22-27
	Três dias
	Águas amargas
	A bênção depende da obediência

	Quatro Elementos Essenciais para o Serviço
	Encontrando Deus

